

کشمیر کی قدیم راجدہانی

بچہ سارہ





کشیمی کی قدیم راجد ہانی

بچیدہ سارہ

مان

موہن لال آش

۲

جملہ حقوق بحق عزیز اس سرینیدر کوں و پیر جی تکو  
محفوظ ہیں ۔

- \* نام کتاب : کشیمیر کی قدم راجدھانی - بیجہارہ
- \* مصنف : موہن لال آش
- \* سال اشاعت : ۱۹۸۸ء
- \* پریس : فولو طلقو در کس دہلی
- \* قیمت : ۴۰ روپے

DELUXE EDITION

SIMPLE EDITION

- \* کاتب : شناع اللہ شیخ اسلام آباد کشیمیر

### صلنے کا پتہ

- \* نیشا پبلیشورس - بیجہارہ کشیمیر
- \* کشیمیر کتاب گھر - بڈ شاہ چوک سرینیدر

## پیش لفظ

تاریخ قوموں کی نکری اساس کا نام ہے۔ اجتماعی زندگی کے کامیاب اور ناکام تجربے اسی شعبیہ عالم کی گھرائی میں سما سکتے ہیں۔ ایک انگریز مفکر ZAILEDER نے کیا خوب کہا ہے :-

“GOD MANIFESTED HIMSELF IN HISTORY”

خدانے اپنے کو تواریخ میں جلوہ گر کیا ہے۔ انسانی نکار اور شعور کے ارتقائی مدارج پر کرتے وقت اس بیان کی سچائی ثابت ہوتی ہے۔ قدرت کا شناہکار تو انسافی وجود ہے۔ تواریخ اسی افضل وجود کی کہانی ہے۔ اس کے سعاشرتی، تمدنی، مذہبی، روحانی، اقتصادی و معاشرتی واقعات کا کلینڈر ہے۔

تواریخ تباہی کا خذ کرنے کی ایک لیبارٹری ہے۔ یہ کھوٹے اور کھرے کی پہچان کرنے میں دھوکہ نہیں کھاتی۔ یہ نظم کے پہرے سے تقلی مکھوڑا اتار پھٹکتی ہے۔ شہنشاہوں کی گھناؤنی ترندگی کا پروہ فاش کرتی ہے۔ استعمال کرنے والوں اور اجارہ داروں کو تلاکہ کرتی ہے۔ معاشرتی کشمکش میں نظم کی سینہ

زوری اور مظلوم عوام کی جدوجہد سب اسی لیبارٹری کی کوشش  
سازی ہے۔

تاریخ انسانی وجود کی گھرائی کو ناپ سکتی ہے۔ دانشمندی،  
ذہنی، فکری و نظریاتی دیانتداری کو پر کھ سکتی ہے۔  
اس لئے نقدوں کا خیال ہے کہ تاریخ کا مطلب الحضراتنا، ہی  
ضروری ہے جتنا کہ ایک بچے کے لئے ماں کا دودھ، اس کے بغیر  
ہمیں قومی شخص، اقدار کی پہچان، حقیقت سے، رسم و رواج،  
روحانی زندگی گزارنے کے عملی پہلو، فتوحات طبیعت، لوگ اور،  
آرٹ، دیلوں مالائی کو دار اور علم و دالش کے روشن مینار و دکھائی  
نہیں دیں گے۔ قومی اقدار، حکمرانوں کی شکری بالشیدگی کا مطلب الحضر  
وہ ہوں و صنیع الدلایل کی بیان کرنی اور شعور کی اٹھان تب تک ممکن  
نہیں جب تک قوم کی فکری پلوغیت کی آپریک کو جا پہنچ کر نتائیج  
احقہ کرتے کی صلاحیت پیدا نہ ہو اور یہ صلاحیت تاریخ کے مطلب الحضر  
سے ہی ممکن پہنچتی ہے۔ تاریخ قوموں کے طاپ کا نام ہے اور  
جغرافیہ ملکوں کی تقسیم کا ریکارڈ ہے۔ تاریخ کی کوکھ سے  
ہی قومی شہید اور سورما جنم پاچکے ہیں۔ تاریخ کے سینئے پر  
سائنسداروں، مفکروں، فن کاروں، ادیبوں، دلشوروں کے تجربیات  
کندہ ہوتے ہیں۔ جغرافیائی تبدیلیاں مثلاً ملکوں کی تقسیم، نئی

سرحدوں کے خدو خل، بھو نچال و سیلاب کے تباہ کن اثرات، فاتح  
قوموں کی مفتور قوموں پر شفاقتی یلغار، طبقاتی کھاؤ، جنگ و جدل  
کے دلخراش مناظر، راجح محلوں کی گھناؤنی زندگی کی کہانیاں، قومی  
تحریکوں کی کامیابی اور ناکامی، خدا دوستوں، ملکداروں، رشتیوں،  
مسنیوں، شہیدیوں کی حیات اور قومی رہنماؤں کے کارناٹے سب  
تاریخ کے دائیرہ عمل میں شامل ہیں۔

مخقر تواریخ کائنات کے ارتقاء کی کہانی ہے اور قوموں  
کے آمار و چڑھاؤ کی سچی تصویر ہے۔

تاریخی واقعات مختلف ماحذوں کے قلب و جگر میں چھپے ہستے  
ہیں ہاں گوہروں کو تلاش کر کے ایک ہمالا میں پر دنا ایک موڑخ کا  
کام ہے۔ واقعات کی سچائی کو غیر منصب ڈھنگ سے جا پختا  
اور پیش کرنا تاریخی دینامداری کا ایک سنہری اصول ہے۔ تاریخ کی  
پتیاد مطالعہ و متابہ کے دو اہم ستوں پر کھڑی ہے۔ جن  
میں فلسفة، ادب، تدیم علمی نسخے، سفر نامے، روز نامچے،  
لوک کہانیاں، کتبے اور فتوں لطیفہ وغیرہ کا مطالعہ کرنا اور تاریخی  
عمرات، گھندرات، مصوری کے مکونتے، تواریخ دات، سکے، ہمراں،  
اوے اور آلات کشاورزی د رہن سہن کے طور طرقوں کا مشاہدہ  
کرنا شایل ہے۔ انہی ذرائع کو مشعل راہ بنانکر راقم نے اس

کھٹکن اور پر خسار موضوع پر قائم اٹھانے کی جسارت کی۔

بجیہاڑہ کی مٹی میری ماں ہے۔ میں اس مٹی میں پل ، بڑا اور جوان ہو کر شعور کی دہنیز پر قدم رکھنے کے قابل ہوا۔ اس ماں کی عظمت آج تک تلمذ نہیں ہوئی ہے۔ میں نے اس متاذ کی مورت پر اپنی عقیدت پچھاوار کی ہے۔ اس طرح میں نے اپنا فرض نہیں کیا کسی پر کوئی احسان نہیں کیا۔

میرے اس شوق تجسس کو ابوالغفار و حضرت بابا نصیبیان  
غازیؒ کی عشقی و محبت نے حرارت بخشی۔ مل وہد کی مادراز شفقت  
نے سہارا دیا۔ پاس من رہی ، غفار گتاب اور اکھر گتاب بجھے رینڈ  
سرستوں نے تخیل کی دادیوں میں گھما کے مجھے حیرت کر دیا۔ وجیا نند  
حکیم راجح اور مہتاب کاک کی روحاں پا کیسیگی نے مشعل کا کام کیا  
نتیجے کے طور پر ڈھائی ہزار سال کی یہ کہانی ان ہی بزرگوں کے طفیل  
مکمل ہوئی ورنہ سہ چہ نسبت خاک را باعالم پاک  
یہ کتاب میرے کئی برسوں کی محنت کا پھل ہے اور ادھر بکھرے  
موتویوں کو اکھما کرنے میں اپا سال لگ گئے تب کہیں جا کر یہ کہانی  
ایک کتابی صورت اختیار کر گئی۔ ممکن ہے کہ اس میں کہیں بھروسہ چوک  
ہوئی ہو۔ صاحبِ ذوق حضرات سے گذاش ہے کہ وہ اسلکی طرف  
اشارة کریں۔



مجھے الفاظ نہیں ملتے کہ میں اُن دوستوں کا شکریہ کیسے  
ادا کروں جن کے پڑھوں مشوروں اور محلی معاونت سے یہ ناچیز کوشش  
آپ تک پہنچ سکی۔ ادبی و نیایا کے ہم سفروں میں پایاے دوست  
غلام خبی آتش کا ذکر پہلے آتھے جنہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجود  
میرے مسودہ کا مطابعہ کر کے مجھے اپنے نیک مشوروں سے سرفراز کیا۔  
ڈاکٹر مرحوم بانہوالی (عینہ اف وی ڈی پیارے ٹنٹ، شعبہ گشیری، گشیر لیونورٹی)  
ادا شرکی ارجمند پنجاب کا میں از جد مختار ہوں جنہوں نے بھیہارہ سے متعلق  
اپنے دو گشیری مضمایں بھیج دیئے جن کا ترجمہ راقم نے شامل مسودہ  
پیر شراف الدین سہروردی امام جامع مسجد اسلام آباد ایک دلخواہ د  
پاکستان شحفیت ہی انہیں پکھا ایک تخلص دوست اور با ادب سلیمان مند ساختی بھی  
ہیں انہوں نے مجھے اپنی ذاتی لاہوری کا استفادہ حاصل کرنے کا موقع  
فرائیں کیا جس کے لئے میں سہروردی صاحب کا معمولی احسان ہے۔  
میں اپنے استاد مخترم عبدالغنی صوفی مذکور سپر بازار استحت ناگ کا  
شکریہ ادا کرنا اپنا فرق سمجھتا ہوں جنکے فیض کرم سے میں قلم ہاتھی  
تحا منے کے قابل ہوا۔ یوں تھی کاشی ناگ کا شرما بھیہارہ نے اپنی بے حد  
مصرور زندگی میں سے وقت نکال کر حوالہ جات الٹھا کرتے میں جو میری  
مدوکی میں اس کے لئے جو تھی جی کا ایجاد شکرگزار ہوں۔

میرے مامول جان شری آرسی رینہ سینیئر ڈوٹری نیشنل میڈیکل (اینی میڈیکل  
انسٹیوٹس گلینچی) کے تھیں میرے دل میں پیار کا سمندر را مدد رہا ہے

کیونکہ انہوں نے ہی میرے دل میں یہ مقصودہ ہاتھ میں لینے کی تحریک

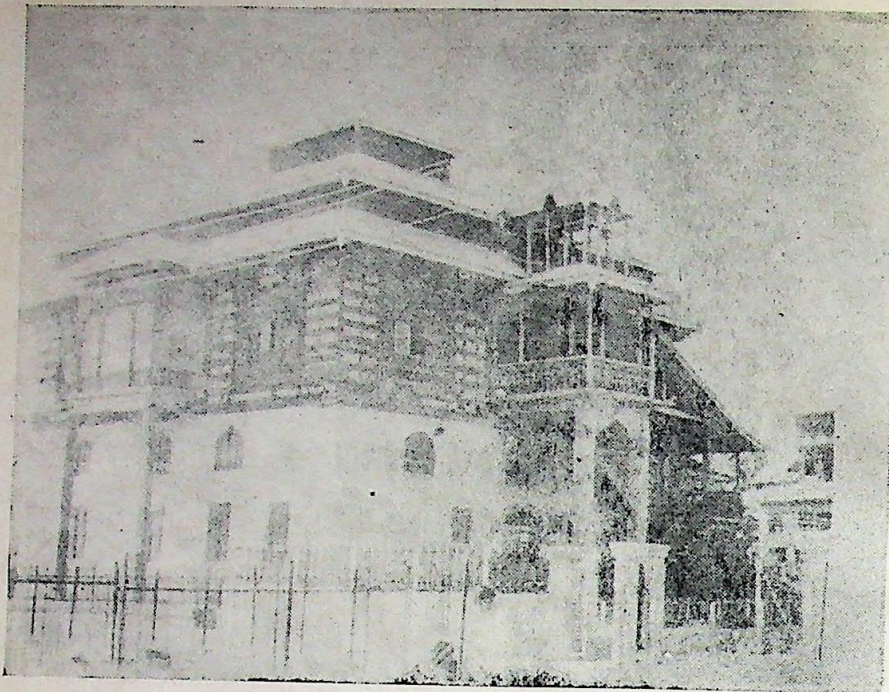
پیدا کی۔  
عبدالعقلی بٹ۔ ایڈ و کیٹ نریہ پارہ (یکمیارہ) میر عزیز دوست  
ہی نہیں بلکہ ہمدم تمہارے ساتھی بھی میں۔ قاعدہ یہ ہے کہ ایسے دوستوں  
کا شکر یہ ادا نہیں کیا جاتا پھر بھی بٹ صاحب کے حق میں یہ کہا جاسکتا  
ہے کہ اگر اس نیک سیرت و مختلف دوست کا دست تعاون شاملی حال  
نہ رہتا تو شاید یہ مسودہ میری لاکیسریری کے کوئے میں پڑھ گکہ کب  
کا حکم خورده بن چکا ہوتا۔

راتم اپنے دوستوں غلام حسن الائی (گواپر ٹیو اکونٹ) نے پر  
امحمد خاگی (ٹیچر) محمد عبد اللہ دار سرو (یکمیارہ)، غلام حسن  
مانتو (ٹیچر والگہ نامہ) اور علی محمد میر (کتری ٹینگ) کا بے حد  
مشکور ہوں۔ جنہوں نے میرے اس مسودہ کی خوش خط نقل کئی روانی  
کی شب بیداری کے بعد تیار کر لی۔ اور کتاب کی موجودہ صورت  
ان ہی دوستوں کی کاوشوں کا شیخ ہے۔

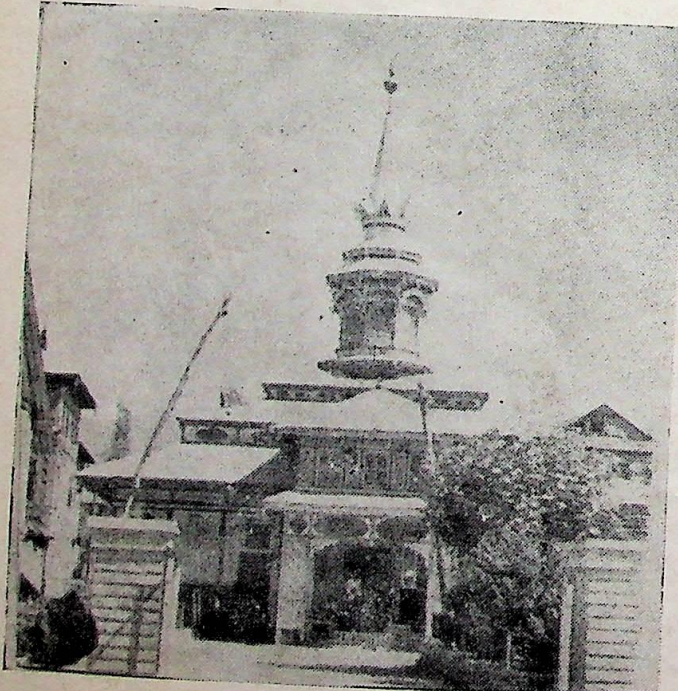
خلوصی کیش

مونہن لال آش

بیکھبڑا ہگشیر



خانقاہ معلیٰ حضرت بالفیض الدین غازیؒ

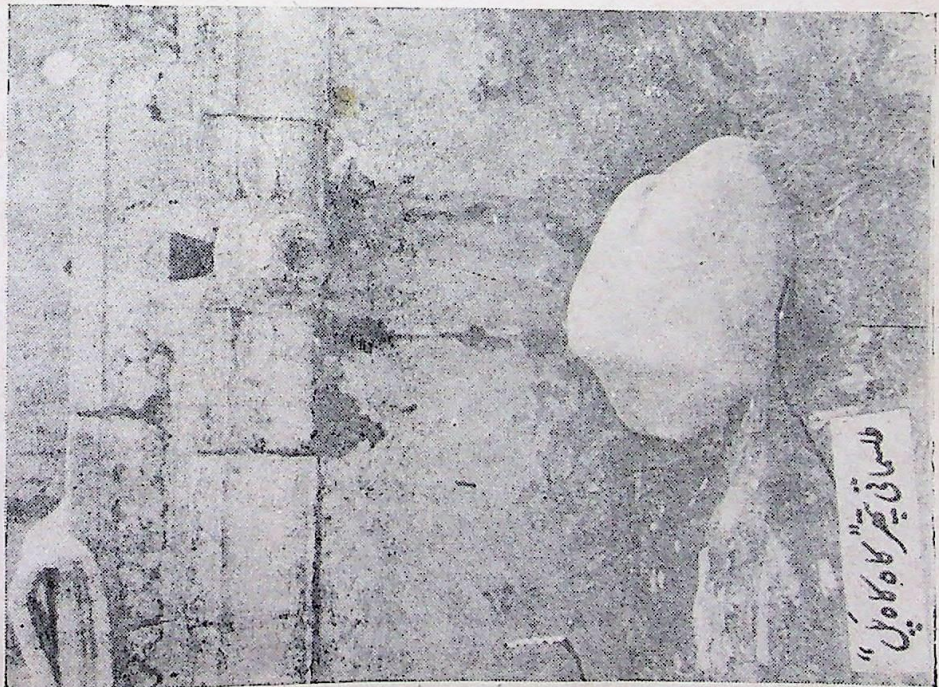


دریار  
میقان پناہ  
حضرت بابا  
الفیض الدین  
غازیؒ

غسلیہ در کشاورزی محل



سلامی پتھر کا کامبیل



## بِحِیہارہ

میں کشیر کے حسن اور پاکیزگی کہاں تک بیان کروں۔ روئے  
زمین پر اس بخت جسمی جگہ جنم لینے والے کو خدا کا شکر ادا کرنا  
چاہیے۔ بیہاں و تستہ ناگوں اور آریہ لوگوں کو اپنی کو کھ میں  
پالتی ہے۔ بیہاں سرسوتی (علم و دلش کی دلیلی) کے درجن سخنوار  
اپنی سریلی شاعری میں گرتے ہیں۔ اس سرز میں پر وجہیشور  
چکر دھرا اور گشیو دعیہ و غظیم مقامات قابل وید ہیں۔ جو ملک  
ایسی عظمت رکھتا ہو اس کو تلوار کے زور سے نہیں بلکہ علم و عمل  
سے ہی فتح کی جاسکتا ہے۔ کشیر و اسی دشمن سے نہیں بلکہ بُرے  
اعمال سے ڈرتے ہیں (ٹھہریں، دیاچپ راج ترنگنی)



بِحِیہارہ کا قدیم تاریخی نام وجہیشور ہے۔ بدھ دور میں اسے  
”وجہہ نار“ کہا جانے لگا۔ کشیر کی زبان میں اس کو ”دیجہ برود“  
کہا کرتے ہیں۔ یہ نام وجہیشور کی بگڑی ہوئی صورت و کھافی دیتی ہے  
راج ترنگنی کے ترجیہ کار ایم، اے میں نے فقط ”برود“ کی

تشریع اس طرح کی ہے کہ "برور" سنسکرت لفظ "بھٹارک" سے نکلا ہے۔ جس کے معنی دیوتا، میں اور "برار" لفظ سے مراد دیوی ہے یعنی دیوی دیوتاؤں کے رہنے کی جگہ۔

بھٹارہ کا تفصیلی اور اجسالی تذکرہ قدمیم ترین مذہبی، ائمہ مذہبی، تاریخی اور ادبی کتابوں میں ملتا ہے۔ مثال کے طور پر "روتے" کا سفرنامہ، اُنس کی ہنینڈ بگ، پلی مت پوران، راج تریثی، پرچوت چنتا منی، وجیشور مہاتم، وستا مہاتم، امریش مہاتم آئین انجمنی وغیرہ۔ دورِ جدید میں تاریخ حسن اور سعد اللہ مسیرو شاہ آبادی کی بائی سلیمان سے لے کر فدا محمد سینی کی کتاب "گروائیٹ ان گشیر" تک جتنی بھی تواریخی کتب تحقیق ہوئی، میں ان میں اس مشہور قلبی کا تذکرہ موجود ہے۔ ویسے تو قدمیم ترین تواریخی اور شیم تواریخی کتب کے مطابع سے پتہ چلتا ہے کہ بھٹارہ میں آباد کاری کا عمل قدمیم زمانہ سے شروع ہو چکا تھا وستا نہاتم کے قرآنگ ع شلوک ۱۶، ۱۵، ۱۴ میں درج ہے "کشب رشانے جس چکر کے ذریعے جلو و جھوڑ اکش (دیو) کو مایا۔ وہ پکر زبردست لگماو کی وجہ سے آگ کے گولے میں تبدیل ہوا۔ دیوب کے مررنے کے بعد جس جگہ پر یہ چکر کی گیا وہ جگہ چکر دعاوا (چکدر) کے نام سے موسم ہوگی" ۱۶

سارے دیوتا اور بہن خشک زمین دیکھ کر جھوٹ ملنے لگے وہ  
کشت رشی اور شنکر مہاراج کی بجے کار کرنے لگے۔ شلوک ۱۷  
دیوتاوں اور بہنوں کی بجے بے کار سن کر شنکر مہاراج ان  
پر بہت نوش ہوئے۔ ان ہی "بجے" اور "و بجے" پہاڑیوں کے  
درمیان ایک خوبصورت اور مقدس تیر تھا "و جیشیور" وجود میں آگی  
بہاں سکھ اور شانتی کارانج ہے۔ لوگوں میں صرص، طبع، مدد  
اور عز و در کی پاؤں ملکے نہیں۔ بہاں اصول پرست بزرگ رہتے ہیں  
(شلوک ۱۸)

سماہنہ پر کاش کا ایک شلوک  
جہاں گولی پر لیشاٹی نہیں۔ دکھ اور مصیبت کا نام نہیں  
بہاں قیامت اور خواہشیات پر قابو پانا، شانتی اور  
سکون عام سی پاہت ہے۔ بہاں نیک اور تیسوی (غابد)  
رشی دن رات یادِ الہی میں ملکن رہتے ہیں۔ اسی  
و جیشیور میں فرشتے جنم لینے کو کوشان رہتے ہیں۔



# کشمیر کی قدر پر ارجمندی

گونڈ خاندان کے چھٹے راجا سچی نرنے ۹۹۳ قبل مسیح  
پکر دھر کر یوہ کے اروگرد ایک خوبصورت شہر کی بنیاد ڈالی۔ کہنے  
کے طبق یہ شہر اتنا عالیشان اور خوبصورت تھا جس کی مثال نہیں  
ملتی۔ لمبی چوری سڑکیں، بعل و جواہرات بخیپے کی دکانیں، خوشما باخات  
پھل دار و خوشی اور خوبصورت چھوٹوں کی کیماریاں جو چاروں طرف مہک  
بکھیرتی تھیں، ٹری کشادہ سرائیں، راجا اور وزیروں کے عالیشان  
 محل، پانی کے بھرتے یہ سب ملک کے ایسا لگتا تھا جیسے کسی نے زمین  
 کے اس نکڑے پر جنت تعمیر کی ہو۔ اسی شہر کے ایک خوبصورت صاف  
 شفاف تالاب کے پاس ایک ناگ "شرلوس" نام کا رہتا تھا۔  
 ایک دن کی بات ہے۔ تھکا ماندہ برہمن رٹ کا شدت کی گرمی سے تباہیا  
 پوتا تالاب کے کنارے آ بیٹھا۔ جہاں گھنٹے پیڑوں کا سایہ تھا۔ اچانک  
 برہمن رٹ کے کی تظر وحیں وحیں لڑکیوں پر پڑی جو شانی کے کھیت  
 میں خود روئھاں (کھاتی تھیں)۔ رٹ کے نے ان سیمیں پدن چھناؤ  
 سے اس کی وجہ پوچھی تو وہ شرما کر کہنے لگیں۔ اس کی وجہ آپ ہمارے

پتا جی سے پوچھیئے جو ماہ جنیوں کی بارہویں تاریخ کو "ملکشکھنگ" کے درشن کے لئے آئے والے ہیں ۔ جنیوں ماہ کی بارہویں تاریخ کو پاپ اپنی دونوں بیٹیوں کے ہمراہ آن پوچھا ۔ یہ ہن رذ کا جس کا نام دیشا کھ تھا بھی شوق تجسس لئے پہنچ گیا اور رٹرکیوں کے باپ سے استفسار کیا کہ آپ کون ہیں ؟ اور یہ کیا معااملہ ہے ۔ بوڑھے نے کہا ۔ "میں ناگوں کا راجا شسروں ہوں اور یہ میری دو بیٹیاں ہیں" ناگ راجا نے متزید کہا کہ "اس پریگے نئے ایک بھے بالوں والا آدمی بیٹھا ہے اس کا نام مانترک ہے اور ہمارا سردار ہے جب تک وہ خود نیا دھان نہیں کھاتا ہم بھی دھان کا ایک خونشرہ میں نہیں کھائتے" دیشا کھ جو سپن بھی تھا اور نندہ بھی، کسی نہ کسی طرح ناگ بھروار مانترک کو نیا دھان کھانے پر تجوید کو گیا اور اس کا غرہد تورنے میں کامیاب ہو گیا ۔ شسروں بہت خوش ہوا کیونکہ وہ بڑی آسفی کے ساتھ نیا دھان استعمال کر سکتے تھے ملے کے طور پر شسروں نے اپنی ایک خوبصورت بیٹی چند رسیکھا کی شادی دیشا کھ کے ساتھ رچائی ۔ دیشا کھ چند رسیکھا کو سیکر گھر بنانے لگا ایک دن دیشا کھ نے آنکن میں دھان سکھانے کیلئے ڈال دی تھی ۔ خود کسی ضرورت سے باہر نہیں ۔ ایک گھنٹے کا آنکن سے گزر ہوا ۔ آتے ہی وہ دھان کھانے لگی ۔ چند رسیکھا آواز دے دے

کر چاہئے کو بھکانا چاہتی تھی۔ چاہئے بھی کب بھاگنے والی تھی۔ اپنے کام پر بھی رہی۔ جیوڑ ہو کر چند سیکھا آٹھ میں نکل آئی۔ راجا کے مخبروں نے اس پری وش کی تعریفیں راجا تک پہنچائی۔ راجانے اپنے آدمیوں کو چند لیکھا کے یہاں روانہ کر دیا (یہ راجا پرے آدمیوں کی صحبت میں رہ کر انتہائی شہوت پرست بن گیا تھا)۔ چند لیکھا کے صاف انکار پر راجا آگ بُولہ ہو گیا اور خود دیشاگھ کے پاس جا کر کہا۔ آپ کو چند لیکھا بسی حسن کی ملکہ میرے حوالے کر دینی چاہیے۔ میں تم کو مال و دولت سے مالا مال کر دوں گا۔ دیشاگھ نے نہ صرف راجا کو گھر سے نکال لیا بلکہ اس کی بے عزتی بھی کی۔ ہادشاہ نے آؤ نہ دیکھتا و فوراً دیشاگھ کے گھر پر چکر روایا۔ جملے کے دونوں دیشاگھ انتہائی پھرلتی سے نکل جانے میں کامیاب ہو گیا اور واقعے کی خبر اپنے سُر شش روں تک پہنچا دی۔ ناگ نے جوں ہی یہ خبر سنی وہ غصے سے لال پسیلا ہو کر سارے چکر درپر اولے بر سانے لگایا۔ شسر وس ناگ کی ہیں "رمتی" اپنے گھر پر وکنڈ راستے نکل آئی اور شہر پر پھر

ताम्याम्येत्यबृत्तान्ते ततस्तस्मन्निवेदिते  
क्रोधान्धः सरसतस्मादुञ्जगाम छणीश्वरः  
हुग्धाबिघटावलं तेन सरो दरगिरो कृतम् ॥<sup>५४-</sup>  
अमरेश्वर यात्रायाँ जनैरद्यार्थि दृश्यते

بر سانے لگی۔ اس طرح سارا شہر تباہ و برباد ہوا۔ عمارتیں زمین بوس ہو گئیں۔ آدمی، حیوان، پرندے تباہ ہو گئے۔ لوگ خوف کے مارے چکر در مندر میں پناہ گزین ہو گئے۔ مگر شرلوں نے مندر کو بھی نذر آتش کر دیا۔ اس طرح ہزاروں بے گناہ موت کے منہ میں جا گئے۔ راجا سچی نہ اور اس کے محلات کا نام و نشان مرٹ گیا اس خطرناک تباہی سے گویا سارا چکر دھرنے میں سے غائب بھی ہو گیا شرلوں ناگ اور دیشا کو ملاقات زیون نام کے تیرنخ پر ہوئی تھی جو چکر کی تباہی کا موجب بنتی۔ شہر کو تباہ کرنے کے بعد لاشوں کے ڈھیر دیکھ کر شرلوں نے بہت سچھایا۔ پھر کفار ایسا کرنے کی غرض سے اپنی بیٹی کے لئے ایک تالاب بنایا۔ جس کا نام "چامارت ناگ" یعنی "امیر کو ناگ" رکھا۔ یہ آج بھی چکر

१ शशुरातुग्रहान्नागी भूतस्यापि द्विजन्मनः।  
जामातृसर इत्यन्यतत्र च प्रथितं सरः ॥ २६४ प्र० स०  
अप्यापि तत्परं दुरद्दृश्यम् भूतं च तत्सरः।  
उपचक्रधरं दृष्टवा कथेऽयं सर्वयते जनैः ॥ २७० प्र० स०

پھاڑی کے دامن میں واقع ہے مگراب سوکھ گیا ہے نہ  
لہن چکدہ کے گھنڈرات دیکھ کر خون کے آنسو بہاتا ہے "چکورہ  
جس کے گھنڈرات آج بھی یہاں موجود ہیں۔ راجہ سچی فر کے گناہوں کی  
منہ پولتی تصویر ہے۔ کچھ کوتاہ تظریلوگوں کے سامنے ہادشاہوں کی  
شہوت پرستی معمولی بات ہے گروہ یہ بھول جاتے ہیں کہ جب تمہرے  
لہنی لانی پر تسبیب را چاؤں گو اپنالیٹی میں بیٹا ہے تو اس کا انعام یہی  
ہوتا ہے (لہن، مانج ترثی، ترمذ اول، شلوک ۳۷۴)  
اس ہر شاک تباہی اور افترقری ایک دنار وار دایم نے پکھا غر کے  
بیٹے "سندھ" کو وصیتوں میں پھیپایا تھا۔ راجہ کی فر کی موت  
کے بعد ۹۹۵ قبلی یہ را پس مندوخت نشیش کوا۔ یہ خدا دوست  
ہونے کے ساتھ ساتھ ائمہ اُنھیں عالمدار اور عالم نہم تھا۔ اس نے  
تبہ حمال شہر کی سرتو تعمیر کرنے اور وصیتوں کے مقام تحریف

سلہ تاریخِ دالوں کا خیال ہے کہ یہ حشمت چکر میں پہنیں بلکہ امرناٹھ میا ترا

کے تیسرے ٹپڑا پر واقع ہے اور اس کا نام شیش ناگ ہے۔

ON THE ROUTE OF THE PELGRIMAGE TO AMARNATH  
ON THE MOUNTAIN TOP. THERE IS A LAKE WHICH  
ACCORDING TO THE LEGEND IS THE LAKE OF SUSRAYAS  
IT IS NOW CALLED SESANAQ (RE/BY R.S.PANDIT  
PAGE 38)

کو سوارتے اور بیانے میں اپنا سارا دھیان صرف کیا۔ راجہ سیدھ سادھ زندگی گزارنے اور اپنا پیشتر حصہ یا وہی میں صرف کرتا تھا اس نے راجہ تر کے خاص آدمیوں کو عبرت تک سزا دی دیں۔ لکھن ان بد اعمال امیروں کے خوفناک انجام پر اپنی صرفت کا یوں اظہار کرتا ہے ”گھاس کا ایک تنکا جب (شہوت ولذات) کے کنوں میں گرتا ہے تو بالٹی اس تنکے کو کنوں کی تہیہ تک لے جاتی ہے مگر جب یہی تنکا پھول سے چپک جاتا ہے تو دیوتاؤں کے سر پر چڑھتا ہے۔ (راجہ ترنگی، لکھن، شلوک ۲۸۷، باب اول)

مہرگل گونندہ خاندان کا بارہواں راجا مہرگل ۷۰ قبل پچھ تخت نشین ہوا۔ یہ انتہائی ظالم، بے رحم اور بتوالی لکھن گدھوں، گیدڑوں اور حسپلوں (جو گوشت خور جانور ہیں) کا دوست تھا۔ اس ظالم حکمران نے لفکا سے کمشیر تک نظریاً ہم کروڑ لوگوں کا قتل عام کیا اس لئے اس راجہ کو ”تر تیا تھا“ کے بُرے نام سے پکارتے تھے۔ زندگی کے آخری دنوں میں اپنے کئے پر بہت پیمان ہوا اور سرنشیگر میں ”مہیشوری“ نام کا ایک مندر تعمیر کیا۔ اس کے ساتھ اس نے کچھ گاؤں (اگر لار) برہمنوں میں خیرات کے طور بانتے

اور وجیشور کے شہر سے برہمنوں کو بیٹاگر کفارہ ادا کرنے کے لئے  
ان میں ول کھول کر الفام و اکرام باطل۔ یہاں لکھن جو برہمنوں کی  
بڑی عزت کرتا تھا۔ اس رسم و عالم راجہ کے ناقہ خیرات لینا ہنگل میز  
سمجھتا ہے اور ان الفاظ میں ان کو تاہ اندلش برہمنوں کی بُراُتی  
کرتا ہے : "گاندھار دلیش (وجیشور) سے آئے ہوئے برہمنوں  
نے راجا کے تخفی وصول کئے۔ وہ (برہمن) بھی اس پدر کو دار راجہ کے  
چال چلنے والے تھے۔ بے شک ان (برہمنوں) کے برابر کوں نگینہ اور بد  
خصلت ہو سکتا ہے۔ ایک موڑ گھنے کالے باولوں کو پسند کرتا ہے۔ اس  
کے بر عکس ایک ہنس گھنے اور نیلوں آسماں کو دل سے چاہتا ہے۔  
آخر پر ہنگل نے وجیشور کے تیر تھے پر ایک ہزار گاؤں برہمنوں کو  
دھان و بیکر خود کو دیکھتے ہوئے شعلوں میں خاکستر کر دیا۔

अत एवाग्रहा राणां सृहस्त्रं प्रत्यपादयत् ।  
गा-धार देशजा ते रुद्धो द्विजे रुद्धो विजये रुद्धो ॥  
ये नागेन रुद्धा प्लुषे नगरे प्रभवन्तव इः ॥  
तेषां नाशाय बृत्तांतं पूर्वी क्रुं जगदुःपरे ॥  
उत्ता भ्र० स०

لئے گاندھار، ہندوستان کے شمال مغربی حصے کو کہتے ہیں۔ جہاں عالم، رشتی  
اور ویدا حاضر ہوگ رہتے تھے۔ لکھن کے پاس وجیشور کی حرمت اتنی زیادہ تھی  
کہ وہ وجیشور کو بھی "گاندھار" کہہ کر یاد کرتا ہے کیونکہ یہاں بھی رشتی، عالم  
اور بزرگ لوگوں کا رہواں تھا

**گوپا ذمیہ** گونند خاندان کا راجا گوپا ذمیہ اے ۲ قبل سیع  
 میں تخت نشین ہوا۔ یہ عالم، نیکو کار اور عالم  
 دوست راجا تھا۔ اس راجا نے وجیشور کو علم و ادب کے مرکز میں  
 پیدا کیا۔ اس نے ملک کے دوسرے علاقوں سے نامور، قابل اور  
 عالم برہنوں کو بُلّا کر وسیع ( موجودہ وچی ) اور دوسرے گاؤں  
 میں بسایا اور ان برہنوں کو ملک بدد کیا جو حکم علم، بے عمل اور بُری  
 چیزوں مثلاً شراب اور لہن کا استعمال کرتے تھے۔ اس نے بسیار خور  
 اور خالص مادی لذتوں کا لطف اٹھانے والے برہنوں کو وجیشور کھیتر  
 سے جلد وطن کیا۔ اس طرح وجیشور پہلی بار شہنشاہی ہوں اور وزیروں  
 کی حیوانی جیلوں کی کشمکش سے آزاد ہو کر ایک علمی وادی میں مرکز کے  
 طور پر آیا اور شاید اسی راجہ کے دور حکومت میں کشیر کی پہلی  
 یونیورسٹی ( وشو و ڈھیلیسی ) کا قیام وجیشور میں عمل پذیر ہوا  
 کہن صرف اسی راجا کے نام کے ساتھ " عظیم رہنا " استعمال کرتا  
 ہے۔ شاید وہ اس راجا کے قابلِ قدر علمی انقلاب سے متاثر ہوا تھا۔  
 گونند خاندان کے بعد وکر ما ذمیہ خاندان کی حکومت شروع ہوئی

**وجیا نند** اس خاندان کے مشہور راجا وجیا نند ( ۶۹ق م )  
 نے وجیشور مندر کے ارد گرد ایک شہر کی بنیاد لی  
 اسے پہلے وجیشور خالص ایک مذہبی مقام تھا اور اس کی زیارت

گرنے والوں کے لئے مندر کے چاروں طرف بے شمار سڑیں اور  
دھرم رت لائیں بنی تھیں، جہاں مسافر پر وہت، دیو داسیاں،  
اور دوسرے کارکن رالیش پذیر ہوتے تھے۔ شہر کی تعمیر سے وحشیوں  
کی تاریخی اہمیت میں کافی اضافہ ہوا۔ اب دوسرے راجاؤں نے بھی یہاں  
اپنے لئے محلات تعمیر کئے کیونکہ اگر شہنشاہ وحشیوں میں، ہی  
زندگی کے آخری ایام خرک الہی میں گزارتے تھے۔ لہ

**سندھی مت** وکر ما د تیہ کا آخری راجہ سندھی مت (۱۲۴۷ق.م)  
میں تخت نشین ہوا۔ یہ نیک اور پارسا

حکمران تھا۔ بقول کلمہن "سندھی مت معرفت حق کا گنجائیہ ہے"  
اس پارسا کا دل غصہ خور توں اور رفاقتاؤں کے بجائے گھنے جنگلوں،  
برف سے ڈھکی چوڑیوں اور بل کھاتی ندیوں سے اٹھکیلیاں گرتا تھا  
اس کی حکمرانی کا دور امن و سکون کا تھا۔ نہ کوئی بغاوت ہوئی اور نہ رعایا  
پر کوئی ناگہانی صیبیت آن پڑی۔ راجا اگر بھوپیش، وورھانیش اور ویش

हरायतन सो पान द्वाल नारूमः कणाञ्चित्ते:  
संसृष्टः पवनैः सोऽभूदाम्दास्पन्दविग्रहः  
वृंपूजापनयने निराडम्बर सुन्दरः ॥  
तैर्भैव द्रष्टुमङ्गायि स्वेच्छितो विजयेश्वरा  
THEN BORN IN ANOTHER FAMILY VIJAYA WAS KING FOR EIGHT YEARS. IT WAS HE WHO BUILT THE TOWN ROUND VIJAYESWARA.

(وجیشور) کے مندر میں جا کر عبادت الہی میں محور ہتا تھا۔ وجیشور مندر کی سیڑھیوں کو یہ خود صاف کرتا تھا اور جب پانی کی چھینٹیں اس کے شاہی بس اور بدن کو چھپتی تھیں تو راجا فرطِ مسترت سے گم و سُم ہوتا تھا اور جب نہ لاتے وقت وجیشور کے درشن راجا کو نفیب ہوتے تو جوشِ خدمات میں راجا کے آنسو نکل آتے۔

مگر راجہ کی حد سے زیادہ ریاست اس خاندان کی تباہی کا باعث بن گئی کیونکہ بقول کہن راجا یہ بھول گیا کہ حقیقت نمیزی کے ساتھ اپنی واپسی کی رکھنے کے ساتھ ساتھ اس کے کندھوں پر ایک ریاست کے انتظام کا بو جھ بھی ہے اور جب گوئند خاندان کا راجہ میگواہن تخت حاصل کرتے کے لئے شہر پر حملہ اور ہوا تو راجہ نے کوئی مزاحمت نہ کی اگرچہ اس کے پاس طاقتور فوج تھی۔ اس نے اپنے آپ سے سوچا "اللہی حکم کے آئے مجھے سرخم گرنا چاہیئے۔ کیونکہ ایشور مجھے زندگی کی حقیقت سمجھنے کا بصر پور موقع فراہم کر دیا ہے۔" ایسا سوچتے ہی راجا نے تابع تخت

چھوڑ دیا

ط کارکوٹ خاندان کا تیسرا راجا چندر پیدا ۶۸۲ عیسوی  
چندر پیدا میں تخت نشین ہوا۔ اس کی راتی پر کاش دلیوی نے وجیشور میں "پر کاش وار" تعمیر کر دیا تھا اور چندر پیدا کے گرد مہر دستیہ نے "جیسے سوامن" مندد بنوایا۔ یہ مندر موجودہ شناشم کے پاس

تغیر ہوا تھا۔ جہاں دریاے ویشو اور دریاۓ جہنم اپنی ملتے ہیں۔  
 خیال کیا جاتا ہے کہ تغیر سوامن کا مندر دریا کے تریادہ قریب تغیر نہ  
 ہو گا کیونکہ شپن نے لکھا ہے کہ جب میں نے سنگم کا معائینہ کیا تو وہاں  
 زمین پر مندر کے آثار دکھانی نہیں دیئے۔ ممکن ہے کسی تیز طوفانی  
 سیلاب سے مندر کی بنیاد کو نقصان پہنچا کر مندر کے نشان تک مدد  
 البتہ دریا کے کنارے پر اتنے پل کے نشان اب تک باقی ہیں جس سے  
 اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ دریا کے مغربی کنارے پر کبھی مندر بھڑک رہا تھا۔

**للہادت** خاندان کارگوٹ کا غلطیم المرتب راجا جسے ہندوستان کا

نیولین کہا جاتا ہے للہادت مکتاپیڈ تھا جو سنہ ۶۹۵ عیسوی میں تخت نشین ہوا۔ اپنی بے شمار فتوحات کے علاوہ اس راجا نے  
 بہت سے شہر بیسا کئے۔ مندر تغیر کے، دھرم رث الائیں اور مسافر خانے  
 بنوائے۔ سڑکوں پر سایہ دار درخت لگائے۔ مارتند کا مشہور زمانہ  
 مندر تغیر کیا جو فن سنگ تراشی کا بہترین نمونہ تصور ہوتا ہے۔ اس کے  
 علاوہ للہادت نے چکدی میں وستا کے بہاؤ کو کم کرنے کے لئے دریا کو  
 کئی حصوں میں تقسیم کیا۔ اور کئی نہریں مجھد والیں اور ارہٹ (دولاب)  
 کے ذریعے کئی دیہات کو پانی مہیا کیا۔

ततोऽन्यकुलजोराजाविजयोऽष्टवभूत्समाः।  
 पञ्चनेन परीतं यश्चकारविजयेश्वरम्॥

۶۲۔ ۶۱۰

**اوٹی ورمن** یہ راجا ۷۵ عیسوی میں تخت نشین ہوا۔ زمانہ قدیم  
کے تاریخی آثار للنادرت کے بعد اس راجا کے آج بھی

انپی غنائمت کی کہانی دھنار ہے ہمیں اوٹی ورمن کے وزیراعظم مہبودے  
سوامن نے مرہامہ گاؤں میں (تحفیل بھیڑہ کا سب سے بڑا گاؤں)  
مہبود سے سوامن مندر بنوایا۔ مرہامہ میں ہی ایک دارالعلوم بنوا یا  
جہاں دوڑ دراز سے طلباء حصول علم کے لئے آتے تھے۔ اوٹی ورمن  
نے وجیشور میں مکتا شوری اور ترپری شوری کا نام کے دو استھان  
تعمیر کر دائے۔ ترپری شوری کا استھان پنچند سال پہلے تک موجود  
تھا مگر بعد میں اس جگہ پر ایک عمارت بھروسی کی گئی۔

**شتکر ورمن** اوٹی ورمن کے بعد شتکر ورمن ۸۸۷ عیسوی میں  
تو نہ تھا۔ عالمول اور ادیبوں کی بے عزتی کی۔ بیگار کا طرقیہ  
مراء پیچ کیا، اور عوام کو شیکسوں کے بوجھ سے آزاد کیا۔ اس دور  
خدمات میں وجیشور میں رہ رہے عالمول اور ادیبوں کی بے عزتی کی۔  
عالمول اور بیکھون کو انتہائی معیشوں کا سامنا کرنا پڑا۔ آخر پر جب  
راجہ اُرشا سے واپس شہر کی طرف آ رہا تھا تو ایک ڈھلوان سے کسی  
نے راجہ پر تیر پھینکا جو اس کے گھے میں اٹک گیا اور وہ راستے

میں ہی ایک مسافر کی طرح جان بھی ہوا۔ اس پر کہنَ نکھتا ہے۔ جو راجہ دولت کے لپچ میں اندر ہابن جائے چو عالمول اور عالم دوست لوگوں کی عزت نہ کرے۔ اس راجا کا یہی حال ہوتا ہے۔ شنکر ورن کی مشاں اس ہاتھی سماں ہے جو پہلے صاف سفترے پانی سے نہتا ہے۔ پھر دنیا بھر کی مٹی اور کھڑڑ اپنے اوپر ڈالتا ہے۔

**چکر ورن** ۹۲۷ عیسوی میں تخت نشین ہوا۔ یہ راجہ انتہائی شہوت پرست، رعایا و شمن، دن رات شراب کے نشی میں دھلتا رہنے والا اور سین و جمیل عورتوں کی صحبت میں رہتا تھا۔ اس پر ٹرہ یہ کہ راجا کے وزیر انتہائی شاطرا اور چالاک ہونے کے باعث راجا کو گناہ کے دلدل میں پھنسانے کے نت نئے جریب استعمال میں لاتے تھے۔ جب راجا نے اچانک چکدہ میں ایک خالق تعمیر کرنے کا فیصلہ کیا تو کہن اپنی حیرت کا اظہار کرتا ہے۔ چکر ورن جیسے گنہگار کا چکدہ میں ایک سرائے تعمیر کرنا تعجب کی بات ہے۔

**لیسو کر** ۹۳۹ عیسوی میں تخت نشین ہوا۔ کہن اس راجا کی عصی قابلیت اور اس کے فذیوں کی واتانی اور عالمی عملی صحبت

کا اعتراف کر کے بیان کرتا ہے کہ جاہل، کم عقل اور ناخواندہ لوگوں کو اس کے دربار میں داخل ہوتے کی اجازت نہیں تھی۔ اس راجا تے اپنے پیشروں کی زمین حاصل کر کے اس پر ایک عظیم الشان درسگاہ کی بنیاد ڈالی جہاں مسیدانی علاقت سے طلباء علم حاصل کرنے کے لئے آتے تھے اس راجا کے ایک وزیر دیوب پرساد سے ایک وفر راجا کی شان میں گستاخی ہوئی اس پر وزیر اتنا شرمدہ ہوا کہ اس نے وحیشور مندر میں شاہی تلوار رکھ کر خود سوزی کی۔

۱۰۲۹ عجیسوی میں سخت نشیٹن ہوا۔ اس راجا کے دور حکومت میں بھیڑاڑہ مُقدس تیرتھ کے بدالے سیاسی اکھاڑے میں تبدیل ہوا اور اسی راجہ کے بن باس کے دلوں میں کشمیر کی شہرہ آفاقی کتاب "گھنی سرت ساگر" جس کے ایک حصے دیوال پچیسی سے الیائیں کشمیر واقف ہیں، تصنیف ہوئی۔ راجا انت نے جب راج پاٹ چھوڑ کر وحیشور کی پاک سر زمین میں رہ گر ذکر الہی میں باقی ماندہ زندگی گزارنے کا فیصلہ کیا تو بد قسمتی سے باب بیٹی (انت و لکش) کے درمیان سخت ان بن ہوئی۔ بیٹی کو قرار واقعی تسلیت فاش دینے کے لئے راجا انت جنگ کی تیاریوں میں مصروف ہوا۔ مگر

له راجا انت کے راج پاٹ چھوڑ کر وحیشور میں ہی زندگی گزارنے کی تفصیل اسکے باب میں ملاحظہ کیجئے۔

کلش کی مان سوریہ متی اپنے بیٹے کے خوفناک انعام پر اندر ہی  
اندر پکھنے لگی۔ آخر جب صبر کا پیمانہ لمبریز ہوا تو راجا سے  
وٹتی کرنے لگی کہ اپنے بیٹے کی گستاخی کو معاف کرو۔ مگر  
جب راجا کا غصہ ٹھنڈا نہ ہوا تو سوریہ متی نے مشہور عالم وفا قتل  
اویب سوم دیوب کی خدمات حاصل کیں۔ سوم دیوب روزانہ رات کو اپنی  
تخمیق "کھا سرت سارگ" کی ایک ایک کھانی، جو نہ صرف دلچسپ  
اور سبق آموز تھیں بلکہ زندگی کی تبلیغ حقیقتوں کی ترجمان بھی، راجا  
کو سنا یا کرتا تھا۔ وہ آخر راجا کا غصہ ٹھنڈا کرنے میں کامیاب ہوا۔

---

2 SOOMDEVA LIVED DURING A TIME WHEN KASHMIR WAS  
TORN BY CIVIL STRIFE. KALSHA REVOLTED AGAINST HIS  
FATHER KING ANANTA, WHO WAS FORCED TO COMMIT  
SUICIDE. KALSHA'S REIGN WAS MARKED BY INTRIGUES,  
BLOODSHED AND SUFFERING. TRIBES MEN  
FREQUENTLY RAIDED THE LAND. KALHANA HAS  
NARRATED THE ANARCHY OF THE PERIOD, WHICH  
GETS REFLECTED IN THE UNDER WORLD OF  
SOOMDEVA'S NARRATIVE FULL OF CUT THROATS -  
OPIUM ADDICTS. THERE ARE (CONT'D PAGE 27)

اور وہ اپنے بیٹے کو معاف کرنے پر راضی ہو گیا۔  
**رانی سوریہتی** یہ راجا انت کی بیوی تھی۔ انتہائی ہمہند  
 عیار اور ہونہاڑ رانی تھی۔ حمام کوشاہی  
 خزانے کا حاکم اعلیٰ مقدر کروا دیا۔ ہلدر جو کیدار زادہ تھا  
 سوریہتی کی پشت پناہی سے فریرا غلام بن گیا۔ سوریہتی عالم  
 اور عالم دوست تھی اس نے شہر و آفاق کتاب "برہنہ کھنچ" کا  
 ترجمہ کروا دیا۔ اسی دور میں مشہور شیعہ فلاسفہ کھیم راج بھیڑا  
 میں پیدا ہوا۔ رانی دادا کے بعد یہ دوسری عورت تھی جو تاریخ کثیر  
 میں اپنا ایک مقام رکھتی ہے۔ یہ راجا انت کی رانی ہی نہیں بلکہ  
 اس کی دانشمند صلاح کار اور امورِ سلطنت کی ماہر قابل سیاست دن

---

(CONT. PAGE 26) VIVID PICTURES OF MISERY CAUSED BY  
 WAR, FUGUE AND ORGANISED BRIGANDAGE  
 (CUL. HERITAGE. REF. BY B. AKHTER JOURNAL  
 SOON ADAB. CUL. BZA. PUBLICATION)

لے برہنہ کھنچا، شہرہ آفاق کھنچا منگرہ شہرہ عالم "گناڈھیہ" نے پشاچی زبان  
 میں تحریر گئی تھی۔ اس کتاب پر کامترجمہ رانی سوریہتی نے سنکریت زبان میں کوہاٹ  
 سوم دیوی کی "کھنچا سرت ساگر" اسی کتاب سے مانند ہے۔ برہنہ کھنچا میں ۲۰۰۰۰  
 اشعار ہیں۔ اور اس کے ۱۸ باب ہیں۔ یہ کھنچوں کا فتحیم خزانہ ہے۔ نفس  
 مضمون، دانتی، بیوقوفی، حسد، لایخ، پاکراتی (باقی صفحہ ۲۷) خاکہ

اور محاصلہ فہم عورت تھی۔ اس نے بھیڑاڑہ کی رونق بڑھاتے اور اس کو سوارنے میں اہم حصہ ادا کیا ہے۔ سوریہ متی نے اپنے خاوند اور اپنے بھائی "سلمن" کے نام پر وحیشہ اور "امرلشی" میں دو غالیشان سرائیں تعمیر کیں

(از صفحہ ۲۷) بے جیائی، فراق، وصل، بہادری، بزدلی، جن اور پرلوں کی دلچسپ اور قب آموز کہانیوں پر مشتمل ہے۔ اس کتاب کی روایتی محاورے اور مقولے انتہائی دلچسپ ہیں۔ اس کتاب کا ترجمہ تعمیریاً دنیا کی ساری تربالوں میں ہو چکا ہے۔

له امرلشی: امرناٹھ کا سنسکرت نام ہے اور یہاں پر خانقاہ تعمیر کرنا نامکن ہے۔ اندازہ کیا جاتا ہے کہ یہ امرلشی کی خانقاہ "تھجی وارہ" کے مقام پر بنی، ہوگی جس کو "سوامی امرناٹھ" کا پر اچین تیرتھ "کہتے ہیں۔ تھجی وارہ میں برایر وہی نشانیاں پائی جاتی ہیں جو ہمیں امرناٹھ پکھا میں دیکھنے کو ملتی ہیں۔ مثلًاً امر گنگا، امر بھجھوت، گرب یا ترا، شیو چٹا، گپھا وغیرہ کہا جاتا ہے کہ زمانہ قدیم میں جبکہ امرناٹھ کی گپھا دریافت نہیں ہوئی تھی۔ یا ترا صرف "تحلی شود" یعنی تھجی وارہ تک آگرہما پت ہوتی تھی۔ کھشیر کے تعاوروں بھی پر ماشد، کرشمہ جو راز دان اور دسرے کی تملکاروں نے تھجی وارہ کی خوبصورتی اس کی دفعہ ہے۔

رانی سوریہ میں کی امورِ سلطنت میں حد سے زیادہ سماجی داری پر  
کلمہن اپنی بیسراہی کا لیوں اظہار کرتا ہے

"کابل اور سست راجا جو حکومت کی کارکردگی کا خود مشابدہ اور  
نگرانی نہیں کرتا بلکہ اپنی ساری ذمہ داری ماتحت عملے کے سپر و کرتا  
ہے۔ اس کی مثال اُس اندھے کی سی ہے جو لامبی کے سہارے چلتا  
ہے اور قدم قدم پر اس کو کسی حادثہ کا خطرہ رہتا ہے۔"

(راج ترنگنی ۱۹۷۸ء اشلوک)

(از صفحہ ۲۸) روحانی عظمت اور فطری ناحول کی خوب سرا یہاں کی ہے۔  
امریش یا ترا اور امریش مہاتم و دوسری قدیم کتب میں بھی وارہ کا تفصیلی  
ذکر ملتا ہے۔

|                                                                                                                                                                   |                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| میں امننا تھک کی لپلا بیالا کردا ہوں<br>جو وجود کی گہرائی سے شروع ہوتی ہے،<br>جہاں جس نقص کی سیر طہیریں پر<br>چڑھکر وجود کی غاریں پنچکر ایشور<br>کی پوجا ہوتی ہے۔ | سپلا یہ چھے امننا تھک پی<br>وہہہ وہ ساف الیکا پی<br>شمپے دھہ گو پھر پرشا تھکی<br>منتر کر پوزن پر بھو |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|

|                                                                                                                                                                          |                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سارے اندر لیتے چھوڑ کر بھی وار پیغ چاوا اور<br>چل دوں طرف ذات خون کا جلوہ دیکھو یہ نہ است<br>کا منزل ہے۔ اس کے اندر قدم رکھ کر<br>یکسوی سپیدا کر کے دھیان لگن ہیجاد (سد) | کوچ تراویھ و اس تھج و در<br>یک تتر شیوه ڈھاڑہ پور<br>انا ہار مند ٹلس تھاوش گھوڑ<br>منتر کر پوزن پر بھو |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|

یہی تسلیں پسندی آخر را جاکو راجد حاتمی پھوڑ کر وجہ شور میں باقی ماند و زندگی  
گزارنے پر بجبور کرتی ہے۔ واقعہ یوں ہوا کہ راجہ انتہا بے شمار  
فتوحات کرنے اور خطرناک دشمنوں کی پسپائی لگرنے کے بعد

(از صفحہ ۲۹) تھجی وارہ کی تاریخی اہمیت کو تاریخی و نئی تاریخی کتب جیسے  
شیل مت پولان اور وستا مہاتم میں ایسے بیان کیا گیا ہے جس سے تاریخ  
دانوں کو حتمی راستے قائم کرنے میں وقتلوں کا سامنا گرتا پڑ رہا ہے مثلاً  
جہاں تک تھجی وارہ کو "بڑھا امر ناٹھ" گھبٹے کا تعلق ہے اس نام کے  
دو اور استھان پر مشیر اور جھول میں موجود ہیں۔ علاقہ پونچھ میں  
راج پورہ کے مقام پر لوہین دریا کے پاس دو پہاڑوں کے درمیان  
یہ گپھا واقع ہے۔ ایک روایت کے مطابق یہ "بڑھا امر ناٹھ" سے  
بہت پہلے معرض و جوڈ میں آئی تھی۔ پرانے وقتلوں میں جب لوگ  
تو سر میدان کے علاقے میں سفر کرتے تو "بڑھا امر ناٹھ" راستے  
میں ہی آتا تھا۔ یہاں یوں مندر بنتا ہے وہ گردش آفاق سے عرصہ  
دراز تک مٹی میں دھنسا ہوا تھا۔ پھر ایک سادھو کو خواب میں حکم ملا  
کہ جاؤ اس مندر کو کھو دالو۔ سادھو نے لوگوں کی مدد سے مندر کو  
مٹی سے نکلا اور یہاں پھر باترا شروع ہوئی۔ دوسری امر ناٹھ گپھا  
یاندھ کی لورہ کے پاس موجود ہے۔

ٹین کا خیال ہے کہ ہبھی جس امر لیشور تیر تھوڑا ذکر (باتی ص ۲۳)

اب سکون کی زندگی گزارنا چاہتا تھا۔ اس لئے راجانے حکومت  
 کی ساری ذمہ داری سو بی می پر چھوڑ دی تھی۔ سوریہ می اتنے  
 کے ہوتے ہوئے اپنے اکتوبر میں کلش کو راجح گدھی پر دیکھنے  
 کی آرز و حرنے لگی۔ اس سے میں اس نے ایک وزیر رانادیمیہ  
 کو شایہ رسم ادا کرنے کی تیاریوں میں چکے سے معمور کیا اور خود  
 راجا کو تنخوا چھوڑنے کے لئے نت نئے حربے استعمال کرنے لگی  
 آخر راجا اپنی پہنچی رانی کے بھائی میں آگیا اور اس نے کلش  
 کو شکاسن پر ٹھانے کا حکم صادر کیا۔ اس طرح کلش ۳۰۶۳ اور  
 میں راجا بنا اور انتہ اپنی بیوی سوریہ می اور چند وفاوار وزیروں  
 کو لے کر وحشیوں کی طرف روانہ ہوا مگر عجیب کشتبیوں کا یہ شایہ  
 کاروال پانپور (پدمان پور) پہنچا تو راجانے دیکھا کہ ہماروں  
 لوگ دریا کے کنارے اکھٹے زار و قفار رورے ہیں اور آہ و  
 لقا سے آسمان سر پر اٹھا رہے ہیں۔ راجانے کاروال کو رُستے  
 کا حکم دیا اور لوگوں سے آہ و زاری کرنے کا سبب پورا

---

اپنی کتاب راجح ترینگی میں کرتا ہے۔ وہ امیر ہیر "کامقاہ" تھا  
 جو جگہ سرستیگر سے ۶ کلو میٹر دوڑ جنوب کی طرف واقع ہے۔ حاب  
 رام اپنی کتاب "تیر تھ سنگھ" میں رقمراز ہے۔ امیر ہیر کا تدبیم  
 نام امریشید تھا۔ وہ اس امریشید نگ کا بھی ذکر کرتا ہے جسکی

تو براہمیوں کے سروار و ششٹ نے آگے آگے کمر صدشت پیش کی "اے  
نیک ول، نیک کردار اور بہادر راجا! آپ نے اپنی مرضی سے رانج  
پاٹھ چھوڑ دیا ہے اب اس پر کچھ تائے کا کوئی فائدہ نہیں۔ مگر اے  
راجا آپ نے ہم لوگوں کو ایسے بدکردار راجا کے حوالے کیا تو اتنا ہی

وہاں پوچھا ہوتی۔ اندازہ ہے کہ رانی سورہ یہ متی نے جب دو ملکہ امیر لیشور  
کے نزدیک تعمیر کئے تھے وہ بھی بھیں پر بنوائے ہوں گے۔ مگر یہ سب  
تاریخِ دالوں کے اندازے ہیں۔ اور حال ہی میں لکھریں اکاڈمی نے  
جو شایع کی ہے اسیں تجھی دارہ کے متعلق جامع ENCYCLOPEDIA  
رپورٹ شایع پولی ہے اور یہ رپورٹ اس تاریخی پس منظر سے میں  
کھاتی ہے جو کہن کی رانج ترملگی اور جون رانج کی زینہ تریکی میں  
تخریب ہوا ہے۔ رپورٹ یوں ہے (ترجمہ اڈگشیری ۲۲ نومبر ۱۹۷۲) :

کششیر میں شیو کی پوچھا چکر لیشور کے نام سے رائج تھی۔ نیل ملت  
پوران میں ان بھگوں کی تفصیل ملتی ہے جہاں شیو کی پوچھا ہوتی تھی  
ان استھا پتوں کی تعداد چار تھی۔ پہلی جگہ بانڈی پورہ سے اور چوتھا  
سے ایک کلو میٹر دور۔ بیجا طرف کے نزدیک تجھی دارہ اٹھیر پر  
چشمہ پر۔ اور کھونوہ کے پہاڑ پر جس کو آج ہری شور کہتے، میں  
نیل پوران اور دستیابیا تم میں جہاں چکر لیشور تیر تھدا ذکر ہے  
وہ تجھی دارہ کا استھا ہے جسکو شوچنا کہتے ہیں۔ یہاں آج بھی شراون

شہوت پرست، بد اخلاق اور تباہی کی زندہ علامت ہے (جس  
را جانے اپنی سکی کھو بھی اور اس کی لڑکی سے ناجائز تعلقات  
قائم کئے۔ جس نے اپنے دذیر جبیند راج کی بہو کو ورفلانے کی  
کوشش کی اور جس راجا کے بڑے کروٹ دیکھ کر آپ نے بھا  
(جیس) میں اس کے سماں پر تھی پڑی سید کیا، ایسے کردار والے  
راجا کے حوالے اپنی ساری دولت دیکھ کر آپ آرام و آسائش کی  
زندگی گزارنے کی تھا کرتے ہیں۔ دولت کے بغیر آدمی کتنا ہی

پورنماشی کے دن یا تراہ ہوتی ہے۔ مگر قدیم زمانے کے تاریخی گھنڈا  
ایسا بھاوس موجود نہیں۔ کلمہن لنتا و تیہ کے حوالے سے جس چکر لیشود  
مندر کا ذکر کرتا ہے وہاں لستادت کی رانی نے چکر لیشود کے پاس  
”چکر مرو کا یہ لکشمین سوامی“ کی خودتی نکوئی۔ اندازہ کیا جاتا ہے  
کہ یہ مندر پڑھ پیڈو دیوبیانہ ہوا ہے مگر سین ہی اس رائے سے  
آر، الیس، پندر تا یہی اتفاقی کرتے ہیں کہ ”چکر دھر طا چکر پر ہفت“  
استھانیں دیشیشور میں ہی تھا جیسا کہ نیل مت پوران میں تذکرہ ملت  
ہے کہ جلو و بھور اکھنسی کی موت کے ساتھ ہی جہاں ولیشود کا چکر  
ٹھنڈا ہوا اس جگہ کو ”چکر دھر“ موجودہ ”ٹرکہ در“ کہتے ہیں اس کے  
ساتھ ہی ولیشود سوامن کا مندر ہے جس کی مرمت راجا سمجھتے  
کی۔

نیک، اور پچھے خیالات اور بڑے خاندان کا فرد ہی گیوں نہ ہوا اس  
کی کوئی عزت نہیں مکرتا۔ دولت کے بغیر آدمی کی مثال اس تلوار  
بھی ہے جس کی دھار کندہ ہوئی ہو۔ جو نہ تو کسی کو مار سکتی ہے  
اور نہ کسی کے کام آسکتی ہے براہم کی چذبات بھری تائیں سنکر  
راج گھری سوچ میں روپ گیا تھوڑی دیر کے سوچ و چار کے بعد

---

THE FAMOUS TEMPLE OF "VISHNU" THE HOLDER  
OF DISCUS (CAKRABHRTA) WAS ON THE PLATEAU  
NOW KNOWN AS "TSAKDAR" AND IS FREQUENTLY  
MENTIONED IN THE POEM SEE 1.261 ॥ 191 ॥  
271 ETC. VITAYESHA THE SHRINE OF SIVA  
HAS BEEN FAMOUS FROM REMOTE ANTIQUITY.  
KALHANA MENTIONS THE RESTORATION OF TEMPLE  
BY THE EMPEROR ASOKA (VERSE 185) IT IS  
NOW  
KNOWN TO THE KASHMIRIS AS VIJBROR AND  
TO THE TOURISTS AS BIJHEHARA. THE TOWN  
OWNS ITS NAME TO THE TEMPLE VERY FAMOUS,  
WHICH IS SITUATED THERE : R.S PANDIT, PHY  
TARANGNI CHEPTOR 1ST PAGE 12.

کارہ والان کو والپیں سرینینگر چلنے کا حکم دیا۔ راجد صافی پہنچتے ہی اُس نے ساری دولت مال و جا بیڈاد اکھنا گر کے دریا کے اس پار پہنچایا لٹانیوں نے عمارتوں کے سوا مال ایک کیل بھی نہ چھوڑ دی (۲۴۷ شلوں ۲۴۰۔ باب ساتواں، شلوک از راجح تریخی - حوالہ عقہ نبرہ)

جب راجا نے آخری بار چلنے کی تیاری کی تو لوگ دریا کے کناروں پر گھر سے رونے اور سر پیٹتے لگئے۔ لوگ تاہم بخار بیلوں کو کلاش

راجا پھی نز کے وقت چلکد کی ہونناک تباہی، اشوگ و کلاش کے زمانہ میں وجہ شود کی ہونناک آتش نرفی بکھشا چر کے قتل عام کے بعد بھی وجہ شود ایک تیرتھ کی شکل میں رو حانی نیض و برکت کا مرکز اسی لئے رہا کیونکہ یا تری امر نا تھ (امر لشود) یعنی تھجی وارہ گپھا کے درشن کر کے رو حانی سکون محسوس کرتے تھے جیسا کہ وجہ شود مہاتم کی پہلی اوہیا سے میں اس کا ذکر ہے کہ وجہ شود کے مشرق میں غلبہ شیخو استھا پنا ہے۔ اس مقدمہ تیرتھ کی یا ترا آج تک پر ابر جاری، ان سماں کی پاتولی سے یہ بات عیال ہوتی ہے کہ کشیر کا پرا چین تیرتھ سو اسی امر نا تھ یعنی تھجی وارہ تھا اور یہی پر رانی سوریہ متی نے اپنے بھائی شلیع اور راجا کے نام پر دو مطہر قائم کیے۔ اس زمانہ سے آج تک شراویں لپوران ماشی کے دن یہاں یا ترا ہوتی ہے جیکہ پر اس پورہ میں کسی بھی یا ترا کا تذکرہ نہیں ملتا۔

مثال دے دے کر کوئنے لگے وحیشور پہنچ کر راجا انت نے مال  
وچائیدار سے شہر کے گودام بھر دیئے۔ بڑے بڑے بھادر جیسے  
ستگ، راج گھار سوریہ ورما، چندر اور ٹرے ٹرے دا صر راجا  
سے ملتے آگئے۔ راجہ نے "کھیر بھپ" وغیرہ دا صر وں کو شہر  
کی رکھوالي کرنے کے کام پر مامور کر دیا۔ کشتیوں کا بیٹر اندازا  
عقلمند وزیروں کو مختلف حکمتوں کا تنظیم چلانے پر مامور کر دیا  
اور خود بڑے سکون کے ساتھ رہنے لگا۔ راجا انت جو اپنے بیٹے  
کے کام کروتے جان کر، لوگوں کی آہ و زاری شن کر اور راجدھانی  
چھڑا نے پر اپنے کو رنجیدہ خاطر حکموں کو رہا تھا۔ وحیشور کو دیکھتے  
ہی جیسے راجا اور وزیروں کے ول کا بوجہ پہنچا ہوا۔ انہیں محل سکون  
کا احساس ہونے لگا۔ جیسے وہ کسی بچپرے دوست سے اچانک  
لگتے ہوں (راج ترجمتی، باب شلوگ ۲۵۵)

لے دا صر : راج ترجمتی میں "صار" کا لفظ جاگیردار کے لئے استعمال ہوا ہے  
یہ طبقہ "فیڈرل کلاس" لوگوں کا تھا۔ جو صدر یوں سے وہاں تی زندگی پر چڑھوئی  
رہا ہے انہوں نے وہاں کو عوام کو ہی بخیں بکھر دیا پر وہ راجاؤں کے لئے  
بھی کافی مشکلات پیدا کی ہیں۔ اس استعمال طبقہ کے پاس فوجی طاقت  
بھی ہوا کرتی تھی۔ اس طاقت کے نشیں یہ لوگ عوام پر طبع طرح  
کے منظام ڈھاتے رہے۔ کسانوں سے فصل کا ۷۰ حصہ وصول کر دیا

شہر کے دفاع کے لئے ہتھیار جمع کرانے کے کشتیاں بڑائی گئیں  
اور گھوڑے و غیرہ پالے گئے۔ یہاں کلکش اپنی بے عزتی (جو راجانے  
کپڑے دربار میں کلکش کے منہ پر تھپٹ رسید کیا تھا) کا بدرا لینے،  
و جیشور پر حملہ کرنے اور انت کو شکست ناٹش دینے کی تیاری کرنے  
لگا۔ تیاری کھل ہونے کے بعد کلکش نے و جیشور کھیتیر کا حاضرہ کیا

بیگار لینا۔ ان کی بہر بیشیوں کی عصمت درکی کرنا اور وقت آنے پر ان  
بے کس لوگوں کا قتل عام کرنا بھی ان کا مناسنہ سند شتمد تھا۔ اکثر راجع  
ان ڈاوسرواروں سے زبردست خوفزدہ رہتے تھے۔ (جیسے کہ  
سمیم دیوب کے وقت کا ڈاگ ڈاوسر دیوب) اکثر حکمران ڈاوسروں  
کو خوش رکھنے کے لئے ان کو مرح طرح کے مراعات دیتے رہے  
تھک کے سیاسی، مذہبی اور مناسنی معاملات میں ڈاوسرواروں  
کا زبردست عمل داخل رہا ہے۔ اگلے صفحوں میں کئی ڈاوسروں کے قلمیں  
جنکا تعلق بھیمارہ سے ہے پڑھنے کو ملیں گے۔

و جیشور کھیتیر؛ و جیشور کھیتیر کا تفصیلی ذکر تیسرے باب میں ہو گا  
مگر یہاں کہنے و جیشور کھیتیر لعنی رتبہ بھیمارہ یاحدود کا ذکر کر کے ایک  
پڑتے تاریخی واقعہ کو صحیح ثابت کرتا ہے۔ کئی سورخوں کی رائے ہے  
کہ و تسامہ تم میں و جیشور کھیتیر کی جغرافیائی تقسیم مبالغہ آمیزی ہے  
مگر عجب کہنے اپنے پشم دید واقعات تحریر کرتا ہے (اندازہ ہے

رانی سوریہ متی نے راجا سے بیکھر دہڑائی کا بلگی بیجانے ہی والا تھا  
عاجزی کر کے دو دن کی مہلت مانگی۔ راجا جو انتہا ہی غصے میں  
تھا، نے رات کے اسرا پر دو دن کے لئے چنگ بندگی کا حکم  
دیا۔ اسی دوران رانی نے رات کی تاریخی میں اپنے دو مختبروں  
”مایا“ اور دوسرے ”برامبٹن“ کو لکھن کے پاس یہ سفیاں دیکھ لیے۔

کہ راجنیتگی کا ساتواں اور ساٹھواں ترنگ کلہن نے جیشودھ میں ہی  
کھا ہو گا۔ کیونکہ کہن ہر شکر کے وفادار و ذیر چمپ کا ٹیکا تھا۔ ہر شکر  
تے زندگی کے سچے ایام اپنے دادا انتہی کے ساتھ اور آخری  
سال بھی جیشودھ میں ہی گزارے۔ چونکہ کلہن کا اپنے پاپ کے  
پاس ہی رہتا اغلب سی پات ہے۔ لہذا ہر شکر سے لیکر سہم دیوب کے  
۷۲ سال تک کلہن نے پشم دید و اقتات تحریر کئے ہیں۔ لہاں اس  
نے ستر سنی پاتوں یا کتب مائے تاریخ کا مطالعہ کر کے نہیں لکھا  
بلکہ آنکھوں دیکھنے واقعات تحریر کئے ہیں۔ لہذا بیچہاروں کے  
چھرا قیائل حدو د کی نشانہ ہی جیسے کلہن نے کی ہے ہمارے پاس  
اس سے بڑا معتبر ثبوت موجود نہیں۔

کلہن بحث ہے کہ جیب لکھن ایک جگہ فوج میکر و جیشودھ جیشودھ میں  
میں و اعلیٰ ہونے کے لئے اوتی پوری بینچا اور پورے راجا سے  
ڑائی کرنے کا عزم پاندھا۔

”میرے غریب ہیٹھے؟ کون سے پڑے اعمال تم کو اپنے باب  
 سے لڑتے پر صحیور کر رہے ہیں کیا تم کو خرجنہیں تم کس جرار آدمی  
 سے نبرد آزمائنا ہونے کی کوشش کر رہے ہو جس کے ایک  
 ایک اشارے پر ” درو ” دلیش کاراجہ ایسے ختم ہوا مانو کہ  
 دنیا میں پیدا ہی نہیں ہوا تھا۔ جیسا تمہارا باب آگ برستا ہوا  
 گھوڑے پر چڑھ جائے گا۔ یقین مالوں تباہاری فوج تنکے کی طرح  
 اڑ جائے گی تھا لکھتہ ہو گی ( شلوک ۳۶۸ ) تم ایسے بہادر آدمی  
 کا مقابلہ نہیں کر سکتے کس بیوقوف نے تم کو ایسا کرنے کے لئے اکسیا  
 مال کی تیجوت کا یہی پراچھا اثر ہوا اس نے وجہ شور کا بھی ضرر ختم  
 کیا اور واپس راجدھانی کو چلے گیا۔ اب راجا انت اپنے وفا دار  
 وڈیر ” تنک ” کے سیلبوں کو راج گردھی سوپنپا چاہتا تھا۔ مگر  
 سوریہ متی کے سمجھاتے سے ما جاتے یہ ارادہ ترک کر لیا۔

HAVING WON OVER THE INFANTRY HE, ESCORTED  
 BY BIJJA AND OTHER RAJPUTRAS, THEN ARR-  
 IVED AT AVANTIPURA TO FIGHT THE OLD KING  
 (TRANSLATION VERSE 368 CHAPTER 7TH)

اس کا مطلب یہ ہے کہ اونتی پورہ کے قریب ہی وجہ شور کا علاقہ  
 شروع ہوتا تھا۔ اس ترنگ میں کہن نے اس بات کی درف

سوریہ میتھے کلکش کے بیٹے ہرش کو راتوں لات سرینگر سے  
و جیشور بلایا۔ انت نے سارا حصہ تھوک کر شفقت سے مجبوہ ہو کر  
ہرش کو ملے لگایا اور بہت دیر تک اس کے سر پر ہاتھ پھیرتا  
ہے باپ اور بیٹے کی اس محاسنمت پر ملک بھر کے بڑھنوں نے  
بھوک پڑتاں کی۔ برائے ہونوں کی بھوک پڑتاں ختم کرنے کیلئے  
راچہ انت دھانی ماہ کے لئے سرینگر چلا گیا۔ اس طرح باپ  
اور بیٹے میں نظر ہری طور پر ہو گئی۔ ایک دن انت کا وفا دار  
وزیر جیا نہ راجا کے پاس آگئے لگا کہ کلکش آپ کو تیکید کرنے  
کا منفیوہ بخارا ہے اس لئے جتنی بحدی ہو آپ یہاں سے لگتے  
کی کوشش کریں۔ دوسرے ہی دن انت اپنی پیوسی سوریہ میتھی کو  
سیکر بھیڑاڑہ دو جیشور اور اپس آیا۔

بھی اشارہ گیا ہے کہ دسویں صدی عیسوی میں و جیشور کے چاروں  
طرف گھنٹا بجگل تھا۔ جس کااب چھین نام و نشان ہیں ملتا ہے  
جب کلکش کے چنے کی خبر حام ہوئی تو چوتھرہ ڈامر، گھوڑہ سوار  
اور دوسرے فوراً بودھے راجا کی مدد کو پہنچے۔ یہ بھنپے اور  
بوش میں تھے۔ و جیشور کا سارا جبگل گھوڑوں اور سپاہیوں سے  
بھر گیا اتنے قابل اور سبک ز قدر گھوڑے لائے گئے تھے کہ جب  
ایک بیال ان کے سامنے رکھدی جاتی تو دو ۱۵ پنے سکوں سے اسکو

ایک دن بڑا تھت اور ساری لشکر مزے کی نیند سور ہے  
 تھے ارکھش نے وہیشور کے چاروں طرف آگ لگادی پا، ہی  
 شور سن کر جاگ پڑے تو اپنے چاروں طرف آگ حسوس کر کے  
 بدھواسی کے حالم میں پہنچنے کے کھڑے تک چھوڑ کر بھاگ نکلے  
 رانی سور یہ متی جو آگ کی پیٹ میں آچکی تھی اکونٹ کے بیٹوں نے

بچپا لیا۔

کھلیت تھے سارے جنگل میں ہتھیاروں کا خیمہ ساتاں دیا گیا۔

HAVING OF THESE PREPARATIONS THE ENRAGED  
 DAMRUS, HORSE MEN AND OTHERS WHO WERE TRUE  
 TO HIM, JOINED THE OLD KING IN A HURRY.

(CHAPTER 7 V.NO320)  
 WITH THE TROOPS OF HORSES, WHO PLAYED WITH  
 BALLS PLACED BEFORE THEM AND WITH THE  
 ORNAMENTS THE ENTIRE FOREST UNDER THE  
 SHELTER OF PAROSOL, BECAME CROWDED  
 AT VIJAYKSETRA 371 V.NO CHAPTER 7TH

RAT TARENGI BY RS PANDIT

راجا انتَ کی جان بہ ہزار مشکل بچ گئی۔ یہ سب لوگ و تنا کے دوسرے گزارے پر نیا ہی نہیں پر مجھ پور ہوئے۔ دوسرے دن سوریہ متی کو جواہرات سے جڑا ہوا ایک رشیونگ مل گیا۔ رانی نے ٹاک قبیلے کے بیوی پار بولیا کے ہاتھوں فروخت کر کے اس رشیونگ سے نزدِ کشیر حاصل گیا۔ اسی رشم سے سو ختنہ گانہ پر مدد دولت کی امداد کی مجھی محل سے طبع و غیرہ صاف کرا یا گیا۔ عقائی اور تعمیر نزد کے دو دن سوتا وغیرہ بھی حاصل ہوا مگر اب راجا محل کو جھپوڑ کر جھوپنڈی میں ہی رہنا چاہتا تھا۔ اب راجا لکش اپنے شکست نزدہ والد کو تحقیر و تذمیل پھرے پیغامات پھینٹ لگا۔ ان سے بھی لکش کا غصہ کھندا ہمیں ہوا کا۔ اس نے اپنے باپ کو آخری وارنگ دے دی کہ اگر آپ و جیشیور جھپوڑ مکار پوچھ جیں میں مسکونت پندرہ ہو جائیں گے تو آپ کو معافی دی جائے گی۔ رانی سوریہ متی بھی راجا کو ترک و علن کرنے کی کوشش کرنے لگی جس پر راجا انتَ برم ہو کر کہنے لگا

جیشیور کے تقدیس میں و تنا مہاتم، امرشی مہاتم، نیل مت پوران اور جیشیور پوران و جیشیور مہاتم میں ایک بیسے کو الہ جات دئے گئے جو راجا انتَ کے خیالات سے میل کھاتے ہیں۔ مثلاً نیل مت پوران

विजयेशाग्रतः स्नात्वा वितस्तायां महीपते,  
रुद्र लोकमवाटनोति कुलमुद्धरते स्वकम् ॥  
۵۲ نو ۱۰۷۰

”جس قطعہ ارضی کے درجن کے لئے دلوں تا بھی مُتمنی ہیں۔ جہاں  
شیو بھی مہاراج لوگوں کا کیاں کرتے ہیں جہاں آدمی کے پاپ (گناہ)  
ختم ہو جاتے ہیں۔ کیا تم اس بڑھاپے میں مجھ کو ایسی پوتھر بھجو  
چھوڑ دینے کو ہتھا ہے۔ نہیں ایسا نہیں ہو سکتا۔ لکش میرا بیٹا  
نہیں ہو سکتا۔ تمہاری کو کہتے یکسی اور کابیٹیا جن ہو گا“  
(شلوک ۱۱۷۲ م ۱۳۷۲)

RUDRA AND SAVES ONE'S FAMILY BY TAKING BATH  
IN THE VITASTA IN FRONT OF VIJAYESVARA.

चत्रस्वामि समीपे च दृष्टवा  
देवीं हराङ्कगाम ।  
सर्व पाप विनिमुक्तो रुद्रलोकम्—  
काप्नुयात ॥ 1045 ॥ 21—

ONE GETS THE MERIT OF THE GIFT OF GOWS BY  
ARRIVING AT RSIKULYA, DEVAKULYA, ASVATIRTHA  
PRABANASA, VARUNA, VAHNITIRTHA, CANDRATIRTHA  
NAGATIRTHA, CAKRATIRTHA AND NAMANA.

رانی کے تن بدن میں آگ لگ گئی وہ شیرنی کی طرح گرجنے لگی۔  
تمہیں خیریں کی پکیا گھننا چاہیے۔ تمہارا بیٹا تم کو شہر بدر کر رہا ہے  
یہ مشجع تمہیں اپنے کرموں کا ہے میں نے بھی تمکو پھر دیا ہوتا مگر  
لوگوں کی بدناسی کا ڈر ہے۔ رانی کے الفاظ سنتے ہی آہمہ آہمہ

---

अश्वतीर्थं प्रमादें च बास्णं तीर्थं मैव च,  
वद्धि तीर्थं चन्द्रं तीर्थं नागं तीर्थं तथैव च,  
चक्रं तीर्थं वामं च गोपुदानं फलं लभेत् ॥ ३६८

AFTER SEEING NEAR CAKRAVASAMI (CAKDER) THE

GODLESS SITTING IN THE HAIR OF HARA, ONE IS  
REED FROM ALL SINS AND IS HONOURED IN

THE WORLD OF RUDRA:

و تَسْتَأْمِنُوكُمْ؛ زَمَانَةً قَدْرِكُمْ مِّنْ "تَارِكَ سَهْرَهُ" نَامَ كَا اِيكَ تَحْطِرْنَاكَ رَاهْشَسْ  
تَحَايِي خَداَكَ بِنَدْوَلَا پَرَانْتَهَا نَلْمَ اَورْ قَلْ وَفَارَتْ گُرْيِي كَا يَازَارْ گُرْمَ رَكْهَا  
تَحَا - لوگ اس ناگہانی میلے سے شُنگ آگئے وہ اس خوقنگ دیو سے  
چھسکارا پانے کے لئے ایشور سے پرا رکھنا کرنے لگے آخر پر اس  
دیو کو "کوہار نام" کے دلویتائے مارڈالا۔ شنکرتے اس  
دیو کو "دھیشور" کے "دھمکن کرن" نام کے شمشان پر جلا دالا  
مگر نظر آتش کرنے سے پہلے دیو کے کان میں پچکے سے کہا

راجا نے تلوار نکال کر اپنی پھونڈ میں جھوٹک دی۔ آنا فانا نہون  
کے فوارے پھر لئے لگے۔ راجا نے رانی اور تیک سے کہا جاوے  
اب لوگوں سے کہد و کہ راجا کو "لواسیر" کی بیماری کی وجہ سے خون  
بچہ نکلا۔ یہ کہتے ہوئے بد نصیب راجا تمہارا جل ہو گیا۔  
رانی نے چکر دھرم خند کے ساتھ ڈپرہ دن تک چتا تیکار کروالی

"جادو تم کو سجا ساتھی کیوں نکل جسیور کا علاقہ مکھتی کھیر ہے۔ یہاں  
جس کھسی کی موت ہوتی ہے وہ اپنے گناہوں سے سجا سات پاتا ہے"  
(اوھیاے ۶ شلوک ۴۵ دیستا ہما تم)  
وہ اگر کھسی کو آتھ گیان کی ضرورت ہو۔ اُسے چائی کرو وہ اپنے  
اپنے کو بڑے کھموں سے ٹھاکر نیکی اور پاکیزہ طریقہ پر جیسا کہ  
شتروں میں کھا گیا ہے زندگی کذا راستے کی کوشش کرنی  
چاہیئے اور اسے بہادر دل ہمیتے میں روزگار "وہیشور" کے مقدس ترکھ  
پر اشتنان (نہانہا) کرنا چاہیئے۔ (اوھیاے ۶ شلوک ۳۷-۳۸ دیستا ہما تم)  
وہاں جو انسان سماوٹھی کے قبیر ہو۔ جسکے یہندے (حوالہ خمسہ)  
فابو میں نہ ہوں، جس کے پاس نہ گیان، نہ بھی وھیان اور نہ دانی  
اشکتی (خیرات کرنے کی طلاقت) ہو جس نے اپنی ماں کو تکلیف  
پہنچا پئی ہو۔ اگر وہ اپنے برے اعمال پر شرمند ہو کر تو بہ کرے۔

خود و تستا کا پانی منگو اگر یہ کہتے ہوئے چیلیا کر جو لوگ اس مقدّس  
دریا کا پانی پی کر اپنی آتما تیگ دیتے ہیں ان کو یو گیوں کا مرتبہ  
حاصل ہوتا ہے یہ کہتے ہوئے خادوند کی چتنا میں چھلانگ لگا دی۔  
رانی کے ساتھ ساتھ راجا کے چار و خادار وزیریوں اور راتی کی قلن  
سمیلیوں نے خود کو پہنچ کے شعلوں کی نذر کر دیا۔ وزیریوں میں

راہ عرفان کی کھوج میں نکلی پڑے۔ اُسے چاہیے کہ وہ پہلے تین  
روز تک "و جیشور" تیرنک کے پر لشکنڈ گھاٹ پر نہاسے گیوں کو  
اس گھاٹ پر پرانے و قتوں میں "بیٹل پور درود" را لیا نے تھیا  
گی ہے۔ جو اپنے بُرے اعمال، شہوت پرستی اور اپنی نیک بیوی  
کی بد دعائے "کوڑھ" کی بیماری میں مبتلا ہوا تھا۔ اس کے جسم سے  
ہر وقت پسپت بہتی تھی۔ جبکہ یہ اپنے پرسے اعمال پر کھفتایا۔ رو  
زوگر الشیور سے معافی مانگی اور اپنے گناہوں سے توبہ کر لی۔ تو اس  
نے خواب دیکھا۔ کوئی بزرگ آدمی اسے کھمڑا رہا تھا۔ "و جیشور"  
کے پر لشکنڈ تیرنک پر جاؤ۔ پھر لیس دن تک ویسا میں نہاوا  
و جیشور تمہارے خطا معاف کر دے گا۔ گیوں تک دیالو پے۔  
ماجا نے ایسا ہی کہا اس کی بیماری ختم ہو گئی یہ چھنکار دیکھ کر راجا  
بھروسہ اپس را جلد صافی میں پہنچیا گیا پس ساری عمر اس گھاٹ پر الشیور  
کی عبادت کی اور بخات حاصل کر لی (مشکرت جوال بجات فغم نہیں ۰۷۰۷۰۷۰۷۰۷)  
اوھیاے ۷۔ شعلوں کے نام و تباہ مہاتم

جھنگا دھرِ دلکر بیدھ، یگم دا اور وندگ تھے۔ رانی کی سہیلوں کے نام نونکا، آدا اور ونکا تھے۔ اب وجیشور میں راجا کانوشا

وجیشور مہاتم، وجیشور میں جگہے جہاں چاروں طرف پھولوں کی مہک پھیلی رہتی ہے۔ جہاں دیوار کے درخت گرمی سے تھکے ماندے مسافروں کو راحت بخشتے ہیں۔ جہاں تالاب اور ٹھنڈے پانی کے چشتے ہیں۔ جہاں مقدار کنوں سر ہے۔ جہاں آدمی کو سکون اور شانستی طقی ہے۔ جہاں دل کو کیسوں حاصل ہو گر شانستی طقی ہے۔ جہاں آدمی مراقبہ میں محروم کر عرفانِ ذات حاصل کرتا ہے۔ چکرِ سوانح (چکہ دد) کے پاس جہاں ایک خوبصورت تالاب ہے۔ اس تالاب کے چاروں طرف پورے دیوار کے اوپرے درخت ہیں اُن کے سایہ میں بیچھے کو آدمی کے دل کو شیبِ مسیرت کا احساس ہوتا ہے۔

१. द्वितीयसा गरहव चास्मन्पुण्ये स्रोवरे,  
अयं तुँ ग्रदेशाङ्क देवदारकभिरा वृतः ।  
२. अत्रिने देशो पुण्ये वैच रामो दुश्मरं तपः  
निकुत्वा मनिं देविमुनयः परमार्चिताः  
३. समाधीलीन आतस्थुर्यान संमुह्यानसाः  
त्र० स०.

ایک دن کی بات ہے کہ جب سارے رشی مفتی کے عالم میں ذکر

ہرگش اور راجدھانی میں اس کا باپ لکش رہتے گا۔ ہرگش اپنے  
باپ سے اندر ہی اندر استقامت لینے کی سوچ رہا تھا۔ اپنے وڑواں نے  
ہرگش کو لکش کی محاصمت سے باز رکھا۔ اور بعد میں راجدھانی راجہ کمار ہرگش

وگر الہی میں مشغول تھے تو اچانک شنکر مہاراج ٹھوکھڑے ہوئے اور  
دیوار دنخوش کے چھندیں کامڈ ناچ کرنے لگے۔ ناپاچا گرنے  
میں اتنے خوب ہو گئے کالا کے پرانے صارے پکڑے اُتر گئے اس  
منتظر کو دیکھ کر چندیں پلے رشی جھپولتے ایسی عرفانی کے رہتے  
ہیں پھلاہی قدم ڈالا تھا شنکر کی اسی حالت پر ہنسنے لگے۔ شنکر  
نے جب ہنسی کی آواز سی تو فوراً "ناچنا بندگ کے ہنسنے ہوئے  
پیغمبر کشیوں کی طرف عصہ پھری نظریں سے دیکھنے لگے۔ اسی  
حکم کی میہا دیوتاوں کو شاپھ دیکھنا یہ ہو گئے جب یہ خبر صارے  
رسیوں نے تھا ان کے پھروں پر افسوسی چھاگئی۔ آنسو کے اختیار  
آنکھوں سے پک پڑے۔ شنکر کی جہاں میں ماہی بے آب کی  
طرح تڑپتے لگے۔ آنسو کے پیریز آنکھوں اور ہندھے ہوئے  
گئے پھکوان کی شرمن میں آگئے۔ منچھے رسیوں سے ہوئی بے  
ادبی پر توبہ کرنے لگے۔ آخر عاپد لوگوں کی اس آہ و فغان پر  
الشودہ مہریاں ہو گئے۔ اسی وقت وہاں ایک کوشہ ہو گیا۔ وہاں  
قدرت الہی کی طاقت یعنی شکتی کا ظہور ہوا۔ رسیوں کے کانوں

اور اسی کے باپ کھش کے درمیان ایک معاہدہ طے پایا جس کی رو  
سے ہرش کو سلاطہ پادج کھش کو دینا پڑتا اور خود ہرش کو وجہ پور

میں آواز رہی۔ میں نے شنکر کے شاپھر سے تم لوگوں کی حفاظت کے لئے  
”جیا دلیوی“ کا اوتار دھارا لیا ہے اور پھر جیا دلیوی یہاں ان نیک  
تسبیحی لوگوں سے مخاطب ہوئی : ”اے البیشور کے نیک بندو !  
اجھاتے میں تم سے غلطی ہوئی۔ اب میں تم لوگوں کی حفاظت کے لئے  
و جہیشور میں ہی قیام کروں گی اور تم کو شنکر کے شاپھر سے بچاؤں  
گی۔ مگر تم کو ”پرم شو“ کی جوتی کا ہی دھیان کرنا چاہیے کیونکہ وہی دنیا  
کی آخری حقیقت ہے۔

لوٹ، جیا دلیوی کا استھا پن آج بھی بجھیاڑی کے کریہ پر ہو جو دھے ہے  
بجھاں نور اتراء کے دل کشمیر کے کونے کونے سے یاتری بھلتوتی جیا کے  
ورش گوئتے ہیں۔

यस्यात्वं स्त्रीषु मध्येन श्वलत्र ग्रेन्दि  
त ह सास्वं मिल्द्रो योप्या द्वाहवसि ।  
त्रस स्वाना क्षितवा पश्चिष्यति शारेऽनं  
देव देव शमुनयः क्रीघमूर्क्षिता ॥  
त्रिनेत्रं चारुवदनं शशांकं कृत झीलस्  
कपदिनं चारुहार्स सर्वे भवितु  
कन्द्ररम् न ग्रेदि गम्बरं देवं शिव  
शान्तमनोमयम् हात्वा शस्त्रं ॥

سرنو تعمیر کرنے کی اجازت مل گئی۔ شہر کی حفاظت کی ذمہ داری ہر شہر کو سونپی گئی۔ راجہ لکش اب اپنے بے اعمال کی وجہ سے پیش کیا ہوا کہ

मुनि नां तु भगवान्मत्त भावनः यद्यक्  
याचेन्द्रियं च भभावस्थाया दिवे ।  
देवी प्रोवाच देवेषाः स्त्रीहर्गं बुद्धिरत्  
चंचला लज्जानन मरवी ॥  
देवी भगवन्तं ह्यमापयत् इत्युक्तवा  
देवदेवशस्त्रान्नधान मीयिवान  
लिंगं प्रकाश्यत त्रैदमुक्तिहँवरणिनि  
देवी च विमना भूत्वादेवस् ।  
ग्रे प्रतिष्ठुति देवी विमन संज्ञात्वा ताँ  
श्रेवाच महिष्वरः किमेर्थं  
विमनाभूत्वा ओं सी पुरः प्रतिष्ठसि  
कारणान्तरमे वहे मामेन्द्रि ।  
यनि पातने देवेन्द्रिराजयां -  
नाम सुनीनां तु प्रकाशिता । .....

۔ جب لکش اور ہر شہر کے درمیان صلح مળی ہوئی اور لکش اپنے دیے کو  
راجہ صافی یتے کیلئے وحشی شہر میں داخل ہوا تو لوگوں کی آہ و بکاشی کو

تینگ اہل کی طرف راعنی پہنچا۔ ہرش نے دادا کے خزانے کو مہر بند کر کے اس پر لکش کی مہر شہست کرو دی۔ اب لکش کفار و دادا کرنے کی خاطر خدا کے حضور میں سر پر سخود ہوا اور اسی دو ران راجا کے ہاتھ ایک بہت بڑا خزانہ مانقت لگا۔ داقعہ یوں ہوا کہ سیل پورہ نامی گاؤں کا

عالیشان محلات و تعمیرات کے گھنڈات دیکھ کر لکش کی آنکھیں بھرا گئیں اور بڑی دیر تک روتارا۔

AS THE KING ENTERED VIJAYSHEYRA TO FETCH THE SON. HIS EYES FEL THE BURNING SENSATION ON ACCOUNT OF THE HOUSES WHICH HAD BEEN BURNT DOWN AS WELL AS HIS EARS OWING TO THE REPROACHES OF THE PEOPLE.

[ TARANG 7TH. VERSE NO 491 ]  
KALHAN'S R.T

نے سیل پورہ گاؤں آج بھی و جیشور کھیتر کے شمال میں قومی شاہراہ کے قریب کچھ کھوٹ گاؤں کے قریب واقع ہے۔ مگر اس کو سیل پورہ کے بجا سیل بختے میں۔

راجا لکش نے بھی و جیشور کی تعمیر از میں بڑھ پڑھ کر حصہ لیا کیونکہ اپ راجا بہت حد تک بدل چکا تھا اس نے و جیشور مندر کی تجدید میں

ایک ڈاسر جس کا نام "جے یک" تھا، بہت مالدار تھا اُس نے ڈیڑھ  
گوس دہنی کھدو اکرائیں ویمار بھروسئے اور جس ضرور ولاتے ہے  
کام انجام دیا ان سب کو ڈاٹ مردا طالا۔ کچھ وقت کے بعد  
یہ ڈاسر پانچھل علاقہ محراز کو فتح کرنے چلا گیا۔ جملے ملکے دو رات  
"جے یک" کا گھوڑا انگور کی بیل میں پھیس گیا۔ فوج میں بھگڑ  
پیچ لئی۔ اپنے ہی سپاہی نے جس کارشترہ دار ڈاسر نے قتل کروایا  
تھا "جے یک" کا کام تمام کر دیا اور لکھن کو ڈاسر کے خزانے  
کا پتہ تباہ دیا۔ لکھن کے سپاہی ڈاسر کے دینہارہ میں سے نکال  
نکال کر دستا میں دھونے لگے۔ جس وجہ سے دستا کا پانی  
گھی پیشوں تک گدرا چارہا۔ لکھن نے اس پڑی رقم کو پا کر ایک  
تو و چیشور کی تند آتش خلافات کوئے سرے سے تعمیر کروایا  
اس کے علاوہ پاشاں نام کی ایک دھرم سالہ بھی تعمیر کروائی  
تر پسربشر مندر کو عالمی امداد (یعنی گھر تے کے علاوہ حر پیشوی کے  
خوا دیکھا ہی ایک شوالہ تعمیر کر کے اس پر بھی سوتے کا لکھن چڑھا دیا  
اس کے علاوہ لکھنیور نامی دوسرا مندر بھی تعمیر کرو اکر اسی میں

انچھ تکڑائی میں کھرانی اور مندر کا بالائی حصہ اپنی تکڑائی میں دوبارہ تعمیر کیا  
اور جیسا اس انبود پر سونے کا چھتر چڑھایا گیا یہ اتنا اونچا ہو گیا کہ انسان  
کی نظر اس تک پہنچنے سمجھتی تھی۔ ایسا دکھانی فیتاھا کہ چھتر اسماں

لائقہ داد گھر طیال نسبت کے۔ اس کے بعد راجا والپن راجہ بھائی چلا گیا  
اور فتوحات کی طرف لگ گیا بسید شہوت پرستی کی وجہ سے طاح  
زندگی کے آخوندیوں میں "رعنہ" کا شکار ہوا۔ ایک دن شو جی  
مندر میں پوجا کے دوران اس کی ناک سے خون بہنے لگا اور کسی  
طرح رکھ کر نام نہ لیتا تھا۔ اب وہ وحیشیور تیر تو کے بجائے

کے ساتھ مل گیا ہے۔

AND THE KING CONSTRUCTED ON THE CREST  
OF THE STONE TEMPLE OF VIJAYESA A GOLDEN  
PARASOL WHICH KISSED THE SKY ON THE  
HEAD (TARANG 7TH : VERSE NO 525)

اس کے علاوہ راجا نے تریشہ مندر کے نام جاگیر کی اور شو مندر  
میں سونے کے زیورات چڑھاوے کے طور پیش کئے۔

संत्यज्य विजयक्षेत्रमतएवा  
भहीश्वरोपि प्रथयो तत्र त्रासबशंषद  
- 705 सاٹ ०

AND FOR THIS VERY REASON LEAVING ASIDE  
VIJAYKSETRA WHICH GIVES BEATITUDE , ALTHOUGH  
A DEVOTEE OF ~~SATHA~~ , HE PROCEEDED TO

مارتند تیرتھ پر جانا چاہتا تھا۔ اس کا خیال تھا کہ اس نے مارتند مندد  
کی ایک تانبے کی سورتی توڑ دالی تھی۔ شاید اسی وجہ سے خطناک  
مرض کا حملہ ہوا۔ آخر وہ ماہ بھر کی تیسرا تاریخ کو پانکی میں پہنچ  
کر مارتند روانہ ہوا۔ لکھن تے لکش کے اس فیصلے کو غیرہ الشنداد  
لکھا ہے کہ دھیشور کھیتیں مرنے سے آدمی کے گناہ معاف ہو جاتے  
ہیں۔ راجا آخری دنوں اس تیرتھ کو مارتند سے حکم توڑ دیج دیکھ  
مارتند تیرتھ چلا گیا یہ تو کوئی اچھی بات نہیں ہے۔ لکھن لکھتا ہے  
کہ وہ دوسروں کی بیانات یوں یوں سے بیاشرت کرتا رہتا تھا۔ اس  
برے عمل نے اُسے عمر پھرا پنے اثر میں رکھا

MARTANDA YIELDING TO FEAR.

सा जानन्दैवत् क्रोधं

कामस्वभिविपाटनात्

हयेष शरणं कर्तं नार्ताप्य

प्रगालभव्ययः ७०४ दः ता.

THINKING THERE HAD BEEN DIVINE ANGER CAUSED

TO DESTRUCTION OF THE IMAGE OF TAMASHAMIN

HE PROCEEDED TO SEEK REFUGE WITH MARTANDA

TO SAVE HIS LIFE.

# الدرس کی تخت نشانی

— ۱۰۹۰ عیسوی —

کلش نے زندگی کے آخری ایام میں اپنے فرزند پر شک کو اسپر کر دیا جب اُسے اپنی زندگی کا سودج ڈو تبا دھانی دیا تو شفقت پدر کی سے مجبور نہ گراس نے اپنے بیٹے پر ش کرتا تھا و تخت دینیا چاہا۔ مگر اس خیال کی عمل آوری میں درزل سخت مغل بھڑک سمجھو رہا کر کلش نے "لوہر کی پہاڑیوں" سے ہمکرش کو بلکہ تخت نشان کر دا دیا۔ کلش اب اپنے فرزند کو دھن دولت سونپ کر اسے ملک سے باہر جانے کو کہہ دیا، مگر وزیروں نے جو پر ش کے مخالف تھے لوہر کے ٹھکروں کا سخت پہرا بٹھا دیا۔ پر ش کو تیر سے چھکا رہنی ملا۔ کلش کے ہوتوں پر مرنے کے وقت صرف پر ش کا ہی نام تھا۔ مگر کسی نے بھی مرتے والے کی آخری خواہش کی طرف کوئی توجہ نہیں کی۔ راجا مرجی اور ایک پر ش کی تخت نشانی کے

کلہن کے اس بیان سے یہ بات عیال ہوتی ہے کہ اس زمانے میں باطنیہ موروثی تہی ہوتی تھی بلکہ راجا وزیروں اور ڈاسرول کی مرتبی سے ہی گدھی پر بیٹھتا تھا۔ راج ترکی میں ایسے بھی کئی واقعات دنخ ہیں جیکہ برہنیوں کے بھوک ٹہر تال پر خود سر راجا کو بھی برہنیوں کے سامنے اپنے پتھید ڈالنے پر مجبور ہونا پڑا۔

سے میں بیش ہونے لگے۔ کلش کے آخری رسم اُس کے وقار اور  
دنیر وامن اور اپر فرزند ہرش نے اول کئے۔ انکرشن نے ہرش  
کے سوتیلے بھائی دبے مل کو اپنا ذلیفہ خوار مقرر کر دیا مگر وجہ  
مل کو دل ہی دل میں نئے راجا کی سخت نظرت تھی۔ تیارا جا طرے  
ترک و احتشام سے وارد شہر ہو گیا۔ چونکہ عوام ہرش کو راجہ  
دیکھنے کے متینی تھے اس لئے وہ نئے راجا کی رسم تا جبوشی کے  
بیش سے کوئی مسترت حاصل نہ کر سکے۔ عوام میں ہرش کی تقدیم  
کا یہ عالم دیکھ کر انکرشن نے جلد سے جلد ہرش کو قتل کرنے کا منصوبہ  
بنایا مگر اسی دوران وہی مل نے انکرشن پر جلد گر کے اسکی  
لگا اب وہی مل تخت نشین ہونے کی تیاری کر نے لگا مگر زیر دیوبند  
نے وہی مل کو مشورہ دیا کہ جب تک ہرش قتل نہیں ہوتا تب  
تک کوئی بھی راجا کہ اور شاتائقی سے حکومت نہیں کو سکتا کیونکہ  
ہرش عوام میں کافی مقابل ہے اس لئے وہی مل بھی ہرش کو قتل  
کرنے کا منصوبہ بنانے لگا یہ خیر ہرش کے چند وفاداروں نے  
اس کے کان میں پہنچا دی۔ ہرش غصے سے آگ بگولا ہو گیا وہ  
بے دھڑک تخت پر قابض ہونے کیلئے مانع محل میں داخل ہوا۔

وہی مل نے جب شہر پر تبدیل کیا تو اس سے پہلے ہرش کو آناد کیا۔ وہی مل  
نے یہ ایک سیاہی دلو پیچ مجھیں اس طریقہ وہ لوگوں کی بھروسہ دی حاصل

وچے سنگھ نامی فذیل کی مدد اور مشتبہ سے سے بے دھڑک  
تختستہ پر تابعیں ہو گیا۔ سارے شہر میں بشن مسرت منایا گیا۔  
وزیر اعظم نے ہرش کا خیر مقدم کیا اس طرح راجا ہرش ۱۰۹۰ء  
میں تخت تشریف ہوا۔

### ہرش

ہرش نے سب سے پہلے با غنیم کو کھل کے لکھا  
امون و آشٹی کو بھال کر دیا۔ لوگ ایک ملت  
کی تباہی پر بادی اور پیٹی کے بعد سکھ کا سماں لینے لگے۔  
درپار میں شصراء، عالماء، فضل و اور ماہرین منیگیت جمع ہوتے گے  
راہا ان اور یوں اور فکاروں کا تکمیر ان تھا۔ وہ خود بھی عالم و  
شاعر تھا۔ وہ دو پرگو سوتار تھا اور راستا درپار میں بس رکنار ہتا  
تھا۔ درپار میں ایک ہزار چھارغز روشن کئے جاتے تھے۔ اُسے  
تقریجات کا خاصاً شوق تھا۔ ہرش نے عام لوگوں کو پگڑی باندھنے  
کی اجازت دے دیکا۔ اس وقت تک مروف بادشاہ پگڑی باندھا  
کرتے تھے۔ وزراء کو چکدار گوٹ پہنچتے کا حکم دیا۔

کونا چاہتا تھا۔ کیونکہ ہرش عوام کا ہر دلعزیز شہزادہ تھا۔ مگر اقدار  
کے لائچے نے اُسے ہرش کو قتل کرنے پر راضی کیا۔ اس  
طرح اس کی صحیح سوچ پر خود عرضی کا پروہ پڑا۔

# سوسنل کی بغاوت

سوسنل ہر شے کے ایک رشتنا دار کا بیٹا تھا۔ وہ تنو مندا اور جوپ  
مدد ہر شے کے ذریعہ کھٹکی در کی بیوی کے سچے پر گیا۔ ذریعہ کو سوسنل  
اور اپنی بیویم کے عشق کا عالم ہوا تو وہ باادشاہ کے پاس یہ فریاد لے  
کر کیا کہ سوسنل اور اس کے بھائی اچھل دلوں کے سر قلم کر دیجئے  
جائیں۔ ہر شے ہ نہ رام مشرک اس کام کے لئے ماضی ہو گیا لھگن نامی  
ایک رقاں سہ کے ذریعے دونوں بھائیوں کو اس بات کا عالم ہوا دونوں  
و جیشور سے بھاگ کر اُتراسو (اوٹرسو) کے ڈا صدی کے پاس  
چلے گئے یہ خالدہ عکا واقعہ ہے۔ دونوں بھائی اور صدر اُخراج ہو گئی  
مدد کے لئے ناکھ پاولی مارتے گئے راجپوری کے راجاسترام  
پال نے اچھل کو ہر شے کے خلاف فوجی مدد دینے کا وعدہ  
و سے قریباً اور سوسنل کا الخبر کے راجا سے مدد مانگنے کی وکالت  
کرتے گئے۔ اس مقام سازش کی شہر پاٹے ہی ہر شے اچھل اور  
سوسنل کے یاپہ "مل" کو قتل کر دیا۔ اور اپنا پنا گھوڑا اس کی  
لاش پر سے دوڑایا۔ حلال نک "مل" و جیشور میں درود پشتہ زخمی  
گزرا رہتا تھا اور ہر شے کا دفنا دار تھا۔ اب ہر شے حکومت کے  
نشے اور پر سے لوگوں کی محیطت کے اختر سے اُسی ڈگر پر چل  
نہ کندھ بس گراہی کے گھر سے خاروں میں اس کے پیش رو ڈگر

چکے تھے۔ هر قس اپنے پیشروں سے ایک قدم اور آگے کو نکل گیا  
اس نے لوگوں کے مذہبی بندوبات کو سخت تھیں پہنچائی۔ یہ بُت  
شکن بن گیا اور مندرجہ اور دیوتاؤں کی مورتیوں کو باہر  
نکلا کر شرابیوں کے ذریعے ان پر پیشیب پھیروا دیا۔ لکھن  
اس نے الہام نہ حركت کے پارے میں لکھتا ہے کہ جو دیوتا کل تک  
پنجاریوں سے بچے جاتے تھے وہی آج رکیوں سے باندھ ہوئے  
سرکوں پر پھینک دیجئے گئے تھے۔ سارے دیوتاؤں کی مورتیاں  
کوڑھ کے مرليقوں اور شرابیوں کی تھوک اور لحاب سے ڈھکی  
کوئی تھیں۔ یہ سماں کام راجا کے ایک نانچاہر وزیر اور  
راج کے ذریعہ ہوا۔ اس نے مونے کی مورتیوں کو توڑھ کر  
سچی خزانہ میں جمع کر دیا۔ اس افراقفری میں راجا کے تھرے  
حرف دو مندرجہ گئے۔ ایک راجدھانی کا راما سوانی اور  
دوسرا ماڑھ کا مندر۔ باقی سب شہروں کے مندر ویران اور  
تباه حال ہو گئے۔

لہ الیسا راجاتے دولت کے لامپے اور ترکوں کی محبت میں رہ کر گی  
(۱۰۴۰ اشٹلک بتر جگ ۶)

THERE AFTER THE TREASURES GRANTED  
BY FORMER KINGS AND WHICH WERE MARVAL

ہر شے نے کشیر کے سارے مندوں سے جن میں و جشتر  
 مند بھی شامی تھا، دیوتاؤں کی مورتیاں نکلا کر اُن پر جمایا ہوئے  
 شرابیوں اور کوڑوں کے بیماروں کے ذریعے پیشاب پھیر والے۔

OF THE WORLD - THE GREEDYMINDED ONE CARRIED

AWAY FROM ALL SHRINES OF THE GODS.

वदतेषु स नग्नास्तैः शीर्ण ध्राणादिं प्रपाणिभिः  
 मूर्तिनाशय देवानां शुकृन्मूत्राद्यपातयत ॥  
 1092  
 विवृद्ध प्रतिमाश्वस्तुराकृष्टा गुलफदामभिः  
 धूतकार कुसुमच्छन्ना भग्ननवनग्नारकाद्यः  
 1094

WHEN ALL THE TREASURES HAD BEEN SEIZED

TO REMOVE THE IMAGES OF THE GODS HE

APPOINTED ONE "UDAYRAJA" "OFFICER FOR

UPROOTING THE GODS - ON THEIR FACES HE

CAUSED ORDURE, URINE AND THE LIKE TO

BE THROWN TO RUIN THE IMAGES, BY

MAKED MEDICANTS, WHOSE NOSES AND TOES

OF THE FEET AND HANDS HAD ROTTED.

و جیشور کے پودھہ مندروں کو سماں کر دادیا۔ اس طرح لوگوں کے مذہبی چدماں کو زبردست ٹھیک پہنچی گئے۔ اور راجا کے خلاف لوگوں کا عالم و خضر اپنہا کو پتھی گیا۔ اس دہانی سوتھی کشیر پر پڑھائی گئی۔ ہرش کے نزدی محافظ ( دوار پال ) کو فونج سمیت تہہ پتھ کر کے علاقہ کھراز کو فتح کر لیا۔ پہاڑ پر میں اس مندر کو توڑ دالا ہو ہرش نے اپنے بچن کی ماد کو تازہ کرنے

ग्रामे पुरी थं नगरे प्रापादी त स कंश्चन ।

हृषि रज तुरुष्केष न यो निष्प्रलिमीकृत ॥ 1095

THE IMAGES OF GODS WITH ROSES AT THE ANKLES

WERE DRAGGED AND COVERED WITH SPITTLE IN  
LIVER OF FLOWERS BY THE MAIMED THE LEPROS

AND THE REST - v. 1096. CHAP. 7TH.

तरयदेवाबचूष्ट्वा द्वौपदेहमास्तां प्रभविनी ।  
नगरे श्री रणस्वस्ती मार्ताडः पत्तनेद्विवद ॥  
1096

IN THE VILLAGE , THE TOWN OR IN SRINGER  
THERE WAS NOT ONE TEMPLE WHICH WAS NOT  
DESPOLIED OF ITS IMAGES BY THE TURK KING

HARSHA (1095 CHAPTER 7TH )

کے لئے کسی نقصان کے بغیر رکھا تھا۔ اس کے دو ماہ بعد سوسل کا بھائی اور پیل بھی اس کے ساتھ آملا۔ ہر ش کے مخالف ڈامر ہر جگہ نے حملہ اور وہی کے ساتھ ملتے گئے۔ کیونکہ ہر ش نے بلشماں ڈامر سرداروں کو قتل کر دیا تھا۔ آخر جب حملہ آور ”ہر ان پورہ“ پہنچے تو یہاں پر پراہنول نے سوسل کی تابیوپشی کی اس طرح سوسل بے شمار گاؤں کو تدمیر آتش کرتے ہوئے دبیشہر کھیتر میں داخل ہو گیا۔ یہاں ہر ش کے دو دزیر درجن پال اور پتہ اوپل کے ساتھ مل گئے۔ ہر ش کا فوجی جرنیل ”چند راج“ دو ران کا بزار کام آیا۔ بے شمار لوگ دبیشور مندر میں پناہ گزیں ہو گئے۔ آخر تین دن کے بعد راجا سوسل کی شاخ سلوکار ٹھکنہ میں نے کو دبیشور مندر میں داخل ہو گیا۔ مندر میں اس وقت ہر ش کا میسر اجھائی ”جاست“ اور ”اوہادر“ تین یہاں را بچے، راجکمارہ بہادر، اور دانگاری اکٹھا رکھ دبیشور بخوبی کے حاکم اعلیٰ تھے۔ نئے راجانے خام معافی کا اعلان کر دیا۔ ان سے

کے جہاں گورنچ سلطان سکندر کی بستگی کا ذکر انتہائی دردناک پیرایہ میں کرتے ہیں۔ وہیں وہ ہر ش جیسے بستہ شکو راجا اور اشوک کا تذکرہ تھیں جس نے دبیشور کے مندر کو سماڑ کر کے دے دیا ہے ”اشوک شیر“ خام کی تعمیر کی۔ تاریخ داون کی ایسی مستحب تحریروں نے تاریخی واقعات کو منظر کر کر دیا ہے۔

ہتھیار چین کر ان کو قیدی بنا دیا گیا۔ ہرق کے وزیر "پٹ" نے  
لکھنؤر چھوڑنے کی اجازت مانگی جو منظور کی تھی اور یہ وزیر  
"مشورہ ک پور" ٹاؤں میں پہنچ کر جہاں اس کی بیوی بھی تھی۔ اپنے  
ارادہ تبدیل کرتا ہے۔ اور صراحت نہ شہر پر حملہ کرو دیا۔ ہر شش  
ایک بھائشو کے گھر پناہ گزیں ہوا جہاں اس کو پکڑ کر قتل  
کرو دیا گیا۔ اور اس کے بیٹے کو بستی کر لیا (والگہ لامہ) میں جہاں  
وہ روپوش تھا قتل کیا گیا۔ لکھنؤر ش کے بارے میں لکھا  
ہے۔ "ایک گنہگار آدمی کا انعام الیساوی ہوتا ہے۔"

جب ہر ش کا سر و چہل کے پاس لایا گیا۔ اس نے اس کی طرف  
دیکھا اپنی یا لکھ بہت دیر تک زار و قطوار رو تارہ۔ جیسا کہ پہلے کہا  
گیا ہے۔ سو سل کی تا جپکو شی پر ہمیں نے پہلے کی تھی سیکن  
وہ اپنے بڑے بھائی اوچل کے حق میں دست بردار ہو گیا۔ اس  
اوچل کے بارے میں لکھنؤر نے لکھا ہے کہ اس نے لکھنؤر میں عام  
ظور پر اور جیشودھ میں خاص طور سے پرانی بوسیدہ عمارتوں کو  
ڈھا کر تئی عمارتیں تعمیر کر دیں۔ چکر دھرم پور گئی مدد اس نے



لکھنؤر ش کی جنم پتری سے واضح کرتا ہے  
کہ ایسے راجا کا جسکے تارے اپنی اصلی بھروسہ  
پرست ہوں ابھی انعام ہوتا ہے۔ جنم پتری بیلوں،

تعمیر کیا تھا۔ یہ راجا شور اسری کے مقدس تہوار پر اس طرح داں (خیرات) کرتا تھا۔ جیسے بارش برستی تھی۔

سوسل ۱۱۲ عیسوی میں اپنے بڑے بھائی کی موت کے بعد تخت نشین ہوا۔ وہ بھی رفاه خامہ کے کام میں دلچسپی لیتا تھا۔ اُس نے اسریشور کے ایک بڑو بھگت کے بیٹے گورکھ کو اپنا وزیر اعظم بنادیا۔ سوسل پندرہ سال تک بڑے امن و سکون سے رام حکومت تھا۔ مگر پندرہ سال کے بعد "بھکشاچر" نامی راجانے ملک پر چڑھائی کی۔ سوسل نے خزانوں کے دروازے کھول دیئے۔ یہاں تک کہ گھوروں کے سائیں، مرکیاں ہائیگے بان بھی فوج میں بھرتی ہو گئے۔ سوسل نے زبردست سورچہ پندرہ کا انتہام کیا۔ جب بھگت چر قتل عام کرتے کرتے "تے گرام" نامی چمگہ پہنچا تو لوگ گلدار اور کامساختہ دینے لگے۔ راجا نے اس چمگ سے پہنچے گورکھ کو نکال دیا تھا۔ اور وزیر اعظم کے حامی راجا کے مقابلہ پورے گئے تھے۔ اسریشور میں بھی لوگ دشمن کی مدد کرتے گئے۔ راجدھانی میں پر تھوڑی ہر کام مقابلہ و شمن سے ہوا۔ ہر قی پید کے میدان چنگ میں علاحدہ ٹرم پیدا ہو گیا۔

اسی سیناپتی "ملکھ" سورجہ سنجھا لے ہوئے تھا وہاں دشمن کی مدد "گھردوکھرام" ( موجودہ گھردوئی ) کے دامن کر رہے تھے۔ اس لڑائی میں سوسل کے بڑے بڑے فوجی سوار کام آئے۔

سوسل کی حکومت بیظا ہر باتوں سے نکلتے دیکھ کر پر منیر لوگوں کے  
دوہرے گردار نے اس بچگ میں خاص احوال ادا کیا ۔ دن میں  
سوسل کے حضور میں دست بستہ رہنے والے این الوقت سیاسی  
شعبدہ یا تر رات کے وقت بکھشا چر کے حضور میں دست بستہ رہا  
کرتے تھے ۔ یہی وجہ ہے کہ سوسل لوہر دلیش کی جانب راہ فرار  
اختیار کرنے پر مجبور ہو گیا ۔

**بکھشا چر** ۱۱۱۳ھ صیوی میں تخت نشین ہو گیا اور اپنے سینا پی  
لوہر دلیش روانہ کیا اور نہود سینا پی کی غیر حاضری میں اس کی حسین  
و جمیل بیوی سے ناجائز تعلقات قائم کر دیئے ، عورت عیار و مکار  
تھی ۔ عشوہ نماز سے راجا کے ہوش گم کر دیئے ۔ اسفام سلطنت میں  
خلل و اتفاق ہو گیا اور لوگ آمادہ یقانت ہوتے گئے انہیں سوسل  
جیسی راجا کی انتظامی لیاقت اور عوام دوستی کا زبردست  
احساس ہوتا گی ۔ بکھشا چر نے وجہیور کے برہمنوں کو سرکار  
کی طرف عطا شدہ چاگیروں پر ٹسکیں عاید کیا ۔ برہمنوں نے بھوک  
ہڑتال کی ۔ ان کی ہڑتال میں گول کے رہنے والے برہمنوں  
نے بھی بھوک ہڑتال کی ۔ عالم لوگ بھی برہمنوں کے حامی ہو گئے  
راجا پر نشیان ہو گیا اس نے برہمنوں سے معافی مانگ کر صلح  
کرنا چاہی ۔ برہمن صلح پر راضی نہ ہو سکے بلکہ وہ اب بھی لمبی واطھی

وائل سوسل کو چاہتے تھے۔ سوسل نے جب یہ روئیدار سنی تو بھکش پر  
بھاگ کر شور پور نامی گاؤں کے دامروں کے بیہاں پڑا گیا۔ اور دامروں  
سرداروں کی اعانت و معاونت سے بکھر کر ہوتی طاقت اکٹھا گئی۔

---

WHAT MORE ? THOSE WHO WERE OPENLY IN  
ATTENDENCE DURING THE DAY TO THE SOVEREIGN,  
WERE OBSERVED SHAMELESSLY STANDING  
IN FRONT OF BHIKSU DURING THE NIGHT

( 793 . 8TH CHAPTER RAJ-T )

किमन्यद्वयक्तमेवाहि येऽवसन्धार्थिवान्तिके  
अलहृयन्ताग्रतीभिष्ठोस्ते निशायां गतत्रपा :

THE ENEMY FIRED EITHER TO KILL ( ४६ . ३०५ )  
OR CAPTURE THEM AS THEY WERE IN THE  
COURT YARD OF THE TEMPLE WHICH WAS  
FORTIFIED BY MARRIVE GATEWAY AND RAMPA-  
RTS OF TIMBER . ( 973 : 8TH CHAPTER R.T )

एकः सुभ्रवसः कोपाद्वद्वितीयो—  
दस्युविष्टवात् ।  
इद्वग्न्युतवहा बाधो द्वारचक्र—  
धरेऽनवत् ॥ ९९१  
त० ३१०

کی کوشش کی منکھ اور جے ڈا مروں کی معیت میں بکھشا چرتے  
و جیشور پر دھاوا بول دیا۔ سوکل کے سینا پتی ہرش منتر کے  
پاروں انھر گئے اور بکھشا چرتے سارے و جیشور کو آگ لگادی  
لوگ جیران و پرلیشان چکر دھرمندر کی فضیل کے اندر پناہ گزئی ہو گئے  
فضیل اتنی سینبوط تھی کہ بکھشا چر کے پایا اس کو توڑنے سکے۔ اسی  
اشنامیں جنک راج نامی ڈامر نے فضیل میں آگ لگادی۔ آگ  
اتھی ہو ناک تھی کہ فضیل کے اندر ہزاروں لوگ اور ملیشی خاکستر ہو گئے  
کامبیں کے بیان کے مطابق اتنی ہو ناک تباہی پہلے شش روں ناگ کے  
ماخکوں ہوئی۔ جبکہ اس نے چکر کے عالیشان شہر کو خاکستر پناہ دیا۔

---

977: ON SEEING THE BLAZING FLAMES SUDDENLY  
BURST FORTH THERE AROSE AT THE SAME TIME  
FROM THE MULTITUDE OF LIVING BEINGS A COLD-  
SSAL WAIL OF WOE (V.977 8TH CHAPTER, RT)

984: THE SKY REVERBERATED WITH THE PITEOUS  
CRIES OF DISTRESS OF THE BIRDS HOUERRING  
OVER THEIR NESTLINGS AND THE EARTH WITH  
THE PIERCING SHRIEKS OF HUMAN BEINGS WHO  
HAD CAUGHT FIRE

دوسری بار فلم بکھشاچر نے ڈامروں کی مدد سے ہزاروں سے  
لوگوں، جن میں بچے بڑھے جو ان مرد و عورتیں تھیں کو زندہ  
چلا ڈالا۔ ہزاروں لاشیں شہر کے چاروں طرف پر گور و گفن پری  
تھیں اور طعمہ راغ و زعن بی ہوئی تھیں۔ سو سل اس تباہی کا  
بلہ لینے کے لئے وجیشور پہنچا تو تباہی اور ویرانی دیکھ کر دھاری  
ماں مار کر رونے لگا۔ وجیشور کی تباہی ڈامر سرداروں اور

तावन्तो जन्तवस्त्रं व्यपद्यन्त तदा क्षणात्  
स्थिन्ना एव न देव दग्धास्तावतापि कृशानुना ॥  
३८७

990: THE TRICKING MASS OF DISSOLVED BLOOD,

MARROW AND FAT FLOWED IN HUNDRED CHANNELS  
AND THE SIMMERING OF THE MASS OF DEAD BODIES  
WHICH WERE BEING COOKED (V. 990 8TH CEP, RT)

विलीनासृग्वसामेदोनिः पद्यन्दाः सरणीशते:  
प्रस सुर्विसुगन्धम् योजनानि बहून्यगात् ॥ 900  
991 ONCE BY THE FURY OF SUSRAYA AND THE

2ND TIME BY THE REVOLT OF THE DAMARA FREE  
BODIES SUCH GHASTLY SUFFERING FROM INCE-  
NDIARISM WERE INFILCTED AT CAKRADHARA-

بکھشاچر کے اعلیٰ فوجی افسروں پر گواں گز رہی۔ کیونکہ انہیں دھنسور کے  
تقدس کا احترام تھا۔ متبیجہ کے طور پر وہ بکھشاچر کے خلاف ہو چکے اور  
ایک وزیر ملک کو خدا کی بغاوت کے متبع میں سوسل دوبارہ حکومت پر  
تابع نہ ہو گیا۔

<sup>۲۹</sup> سوسل کی بغاوت کے بعد میں جس سماں تھت پر میٹھی  
اسے تھت نشین کرنے میں "سبع"  
نامی شخص نے کافی مدد کی۔ سبع بہادر اور معلمہ فہم شخص تھا۔

---

मङ्गारूयो डामर क्षित्वशत्राजो न गोदव  
प्रीति प्राते रत्दीया धै कापालिक इवायवी

995. A DAMARA OF MAUNAGARA NAMED HANKHA  
SEARCHED THE CORPSES AND HAVING FOUND WHAT  
HE DESIRED WAS PLEASED LIKE A KAPALIKA :

हिसाः केचिद्दितस्तायाँ कैतिच्चक्रधराङ्गी,  
अक्रियन्ताग्रसात्क्रष्टुमशबजा  
बहवः शवाः ॥

1004 SOME CORPSES WERE THROWN IN TO THE  
VITASTA. A LARGE NUMBER, WHICH COULD NOT

بے سہما نے تیج کو اپنا سینا پتی بنایا۔ اس راجانے وجیشور  
کو خوبصورت سے خوبصورت تر بنانے کی پلی کی۔ مسندروں کی مرمت اور  
ان کے خرچے کا اچھا انتظام کیا۔

BE DRAGGED OUT, WERE CONSIGNED TO THE FLAMES

IN THE COURT YARD OF CAURADHARA. (V. 1004, 8TH CH. R.T.)

لہ کمین نے بے سہما کے ۲۲ سال کے سپاسی و اقتداوی حالات ٹلبینڈر کے  
ہیں۔ بے سہما کے دور حکومت میں ہی کمین کی موت واقع ہوئی ہے اس  
کے بعد ڈشاہ کے دور حکومت میں جوں راج نے کمین کی سسلدار  
کہانی ڈشاہ کے زمانے میں "زین راج ترنگنی" کے نام سے مل ہے  
بے سہما کے بعد ہی شہبیہ کی دور کا آغاز ہوتا ہے اور مسلمان بادشاہوں کے  
دور اقتدار میں وجیشور کی سیاسی اہمیت ختم ہو گئی کیونکہ ان بادشاہوں سے  
تر سرستیگر اور اس کے آس پاس اپنی نئی راجدھانیاں بنائیں۔ یہ  
ہاتھ قابض ذکر ہے کہ ڈشاہ نے اپنے نام پر "زین راج پورہ" کا گاؤں  
جو بھیڑاڑ کے پاس ہے، بنتا یا۔

۳۔ مہاراجا اشوك کے بارے میں لکھیر کے تاریخ دال میں احلاف پایا  
جاتا ہے۔ کچھ تو اشوك اعظم ہو، نہ مسلطان پر حکومت کرتا تھا، مانتے ہیں اور کچھ  
نکتہ دال یہ فتویٰ دستے ہیں کہ راج ترنگنی میں جس اشوك کا ذکر ہوا ہے  
اوہ جس نے وجیشور میں دو پرہد خاتعاں میں، "اشوکی شیر" نام سے بنوائی

# عبداللہ بن میم

میر سید علی ہمدانیؒ جنہیں عضرت شاہ ہمدان بھی کہتے ہیں کی آمد سے پہلے گشیر میں اسلام پہنچ چکا تھا۔ مسلمانوں کی آمد کا حوالہ ہر شش کے دورِ حکومت میں ملتا ہے۔

IT WAS IN THE ELEVENTH CENTURY THAT A SERIOUS ATTEMPT WAS MADE BY MOHD OF "GAZNAH" TO

کھیں۔ دراصل وہ گشیر کا ہی راجا تھا۔ اب حال ہی میں چکر کے پاس گھدائی سے گپتا خاندان اور موری خاندان کے آثار مٹے ہیں جس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ موری حکومت گشیر تک پھیلی ہوئی تھی۔ تفصیل "سمیق بن تہذیب" میں ملاحظہ ہو کہیں "ملیچھ" لفظ ترکوں، ہن قوم اور مسلمانوں کے لئے استعمال کرتا ہے۔ مہرگل کے دور میں "ملیچھ" سہلی یا گشیر آئے (ملیچھ غیر ملکی زبان بولنے والے کو کہتے ہیں)۔ (والدناج شریعتی۔ آر، ایس، پیڈتا۔ پنجھاڑنگ)

THE MLECCA HORDES REFERRED TO HERE ARE THE  
EPHTHALITE HUNS, WHO FOUNDED AN EMPIRE ON  
THE GOKS, DESTROYED THE GRACCO-BUDDIST

OCCUPY THE VALLEYS BUT BRAVE KASHMIRI  
 SOLDIERS STOPPED HIM TWICE AT LOHORKOT  
 AND ALBARONI HAD TO REMARK THAT THE  
 KASHMIRI'S ARE PARTICULARLY ANXIOUS  
 ABOUT THE NATURAL STRENGTH OF THEIR COU-  
 NTRY. BUT THESE INVASION OPENED THE  
 DOOR FOR MUSHIM SAINTS, WHO VISITED  
 KASHMIR IN THE REIGN OF HARSHA.

STEIN, REF IN "CHRIST IN KASHMIR" BY

F.M. HUSSAN ON PAGE 82.

محمد بن قاسم نے آنکھوں صدی میں ہندوستان کے جنوب پر چڑھائی کی تھی اور اس زمانے سے مسلمان ہندوستان کے مختلف علاقوں میں بانٹنے لگے تھے۔ کشیر میں بھی مسلمان صوبوں سنتوں کی آمد کے حوالہ جات قدیم عربی اور فارسی تاریخوں میں لئے ہیں۔ مگر اسلام کو اپنی پوری جامعیت کے ساتھ حضرت

CIVILIZATION IN THE NORTHERN INDIA, WHERE  
 THEIR HEADQUARTERS WERE AT SAKALA.  
 (SAIKOT)  
 REF; R.T BY R-S PANDIT CHAPTER 42TH

شاوہ مہلانؒ ہی نے اپنے تین مبارک دوروں کے دورانی کمیر  
 کے گوشے گوشے پختہ پختہ پھر دیا۔ بعد میں ان کے فرزند ارجمند سید سیر محمد  
 سیدانیؒ کمیر میں اپنے دس سالہ دور قیام میں صدائے توحید  
 کو عام کرتے گئے۔ کمیر کے عام لوگ شریف فسفر کے قائل تھے، جو  
 وحدت الوحدہ کا قائل اور بہت پرستی کا مخالف تھے۔ ذات پات، رنگ  
 نسل کے علاوہ ظاہرداری کا بھی دشمن ہے۔ اسلامی تعلیمات بھی  
 چونکہ وحدت الوحدہ، ذات پات، رنگ و نسل کے خلاف عالمی امنی،  
 انسان و کشتی اور بھائی چارے کا درس دیتی ہے۔ لہذا فلسفی یا سماجی  
 پس منظر میں ان دو فلسفوں کا چہبھی طکراؤ تھیں ہوا۔  
 کمیر سے آخری ہندو راجا سہم دیو ۱۲۵۹ء تے ترک بادشاہ  
 خجلک سے شکست کھا کر جیشور کھیتر میں پناہ لی۔ وہ دھن پوڑو  
 پہاڑوں میں روپیش رکھنے کی تیاریاں کرنے لگا۔ جب تک  
 بادشاہ ۱۲۸۷ء میں مراجعت کر گیا۔ تو سہم دیو والپس آگئے تھا۔

لہ بکھہ ان دو تہذیبی دھاروں کے ملن کا خوشگوار اور دل الجھائے  
 والا پھلوپھارے ذہن کے دریخوں کو واکر کے تخلیقی اور روسانی بلندی  
 کے اسرار رسموز و اسنکاف صورت میں پیش کرتا ہے وہ کمیر کا رشی ملکہ  
 ہے۔ یہ فلسفہ اسلامی تعلیمات، تحریکت احمد بدھمت کے  
 واحد لا منظہر ہے (ریثیات کا حوالہ فرقہ، مکمل اکاڈمی، مصطفیٰ)

قابل ہو گیا۔ ازان بعد تاری جنگجو زیجوانے کشیر پر حملہ کیا اور اس سر زمین پر ظلم و ستم کا بازار گرم کر رکھا۔ اس طبک کی اینٹ سے اینٹ بجا کر والپس جاتے وقت کشیر کے عموں "اور وجہشود کے برائیں

کشیر میں رشتہ کی ابتدا کب ہوتی؟ یہ بتانا مشکل ہے۔ تواریخ کے مطابق سے اس بات کی نشاندہی ہوتی ہے کہ کشیر میں رشی مسلمانوں کا تدریج سے چلا آیا ہے۔ ہندو اور بیدھا دوسری بھی رشی مسلمک کے افراد جوان دلوں مذاہب کے اصول سے والبھر رہے کشیر میں کسی نہ کسی صورت میں موجود تھے۔ یہاں تک کہ ۴۲۰ء ہجری میں جب کشیر میں اسلام کا پروٹوپلاسٹ فتح رشیت بھی اسلام سے متاثر ہوئی، اور اسلام کے اصولوں کے مطابق اس کی تحریر ہوتی۔ تصریح شیخ نور الدین نوریؒ اس تواریخ کے علمبردار تھے۔ اس بینیادی اصولوں میں بھائی چارہ، پریز، محاری، بفسر کشی، عبادت، واد کار، طعن و روا اور ای شامل تھے یہ فلسفہ آج صاف سوچائی سے اپنی افادیت کی وجہ سے فیضان کا باعث ہے۔ یہ اسی فلسفہ کی دلیل ہے کہ کشیر میں صدیوں سے چی آرہی انسان دوستی اور بھائی چارہ جوں کا قول تمام ہے۔ کشیر میں اسلام تواریخ کی طبق سے نہیں بلکہ بحث کی مٹھاں سے پھیلایا ہے۔ لکھن بھی اس صحن میں رقمطراز ہے کہ "کشیر کے لوگ تلوار سے نہیں بلکہ بڑے اعمال سے درستے ہیں"

عاملوں کو خصوصاً اسپر بنائکر اپنے ساتھ لے گیا۔ دیوسر بہاروں کو پار کرتے ہوئے ڈلچو محدث فوج و شکر و اسپران مجن برفانی طوفان میں پھنس کر عدم کو سدھارے۔

**زینکور سخن** تبیتی شہزادہ۔ شہمیر (سوات) اور بیک چک دریان علاقے سے آگر راجا سم دیو کے بھوپالیوں میں شامل ہو گئے۔ راجانے بڑی بڑی جاگیریں ان کو عطا کیں۔ سم دیو کے بعد ریچن شخت نشین ہوا (۱۳۴۵-۲) تو اس نے براہمنوں سے اپیل کی کہ اُسے ہندو مندہ ہیں شامل ہونے کی اجازت دی جائے مگر براہمنوں کی ایک جماعت ہیں کی رہی کی دیو سوامی براہمن کر رہے تھے، راجا کی اس اپیل کو گھوکرا دیا۔ اس کے بعد میل شاہ صاحب کے ہاتھ پر بیعت کرنے کے بعد ریچن براہمنوں کے سخت خلاف ہو گیا اور اپنی سیہے عتری کا پولہ لینے کے لئے براہمنوں کا قتل عام کیا گیا و جیشور کے لوگ مارے خوف کے خیکوں میں بھاگ گئے۔ وجیشور کے مشہور شجاعتی، علمی و محابیاتی قابلیتیں مثلاً فناک، بالود، وید، مجدد مشرف بہ اسلام ہوئے۔ صرف ایک خاندان "بہوت ناچھ" ریچن شاہ کے منظالم کے آگے ڈٹ گیا۔

لہ حوالہ علمی نسخہ "وجیشور دشود و ھیالیہ درشن" ہے عوالہ علمی مودہ۔ ملکوک پر کہنا تھا شاستری (جیسا کہ راز بھی بہوت ناچھ) قبیلے سے تعلق رکھتا ہے۔

سلطان سکندر نے ۱۷۰۰ء میں ویشیور پر حملہ کر دیا اور  
ویشیور مندر کو منہدم کر دیا۔ جب باشنا سونا  
حاصل کرنے کے لئے مندر کی بنیاد کھد وارہ تھا لہ تو اسے ایک تماز  
پتھر (تامبے کا پتھر) ہاتھ آیا۔ جس پر مندر مج تھا۔

یعنی کلیج کے زمانے میں ایک باشاہ بیہل آئے گا اور سیم اللہ  
کا منتر پڑھ کر اس مندر کو ڈھا دیا چاٹے گا۔ اور یہ مندر ختم ہو گا۔  
کہا جاتا ہے کہ سلطان سکندر تا صرف پتھر دیکھ کر حیرت زد ہو گیا  
اور اپنے فرزند غازی خان کو ایڈہ ایسا کام کرنے سے منع کی  
اس کے بعد سلطان نے ایک ہندو کو وزیر اعظم پایا اور ایک ہندو  
راہکی سے شادی بھی کی۔ مگر اس بیوی کو منہب تبدیل کرنے پر بجبور  
نہیں کیا۔ بھیڑاڑہ میں ہی سلطان سکندر کے پیر و مرشد حضرت  
سید محمد قریشی کا مدفن اقدس بھی ہے۔ ۱۷۰۰ء ہی میں سلطان  
نے اپنے مرشد کامل کے چہرے کے قرب میں حضرت یا بالفیض  
الدین غازی کے آستان عالیہ کے جزو میں جامع مسجد بھیڑاڑہ تعمیر  
کرائی۔

نہ ہل ہو و مکان کی بنیاد ڈلتے وقت اس میں سات قسم کی دھرات ڈلتے ہیں  
چونکہ ویشیور مندر نہایت تبرک تیرتھا ناجانا تھا۔ اسلامی سلطان سوچا کہ اس کی بنیاد  
میں بیشمار سوتا ڈالا ہو گا۔

سلطان نریں العابدین (بدشاہ) ۱۴۳۰ء میں حجت نشین ہوا۔

اس نے میدانی علاقوں سے بھائے

ہوئے کشمیری پندرہوں کو واپس بلایا۔ جن میں مہشیرناخ کوں اور سرزا پر

وھر سرفہرست ہیں۔ ان کے لواحقین کو جو صدیوں سے کشمیر میں آباد ہیں

"بھانہ ماسی" کہتے ہیں۔ بھیماڑہ کے "مکو" قبیلے سے تعلق رکھنے والے

افراد بھی "بھانہ ماسی" کہلاتے جاتے ہیں مگر سلطان نریں العابدین کے

زمانے میں پہنچ فرقہ دو حصوں میں تقسیم ہوا۔ اس وقت یہ تقسیم خونمنا

طریقے سے ہوئی مگر بعد میں اس تقسیم نے پہنچ جاتی کو دو الگ فرقوں

میں تقسیم کر لیا جو ذات پات کے بندھوں میں ایسے جھگڑے کہ ایک

فرقہ دوسرے سے کسی قسم کا سماجی رشتہ جوڑ نہیں سکا اور آج کل بھی

یہی حال ہے۔ واقعہ لوں ہوتا ہے کہ بدشاہ کی فراخی دلیہ انسان دوستی

اور عظیم قدر لوں کی آبیاری کے تحت اس نے اپنی ہنود کو سرکاری

نوزکری میں اکثر جگہیں فراہم کیں۔ ان لوگوں کو جنہوں نے بادشاہ

کی طازہ مت اختیار کی "کارکوں" کہا جانے لگا اور وہ جو دوسرے مگر اپنے

و زہینداری میں لگ گئے انہیں "باقچو بیٹہ" کہا جانے لگا۔ اس

زمانے میں کارکن اور باچو بیٹہ آپس میں شادی بیاہ اور دوسرے

سماجی رسم درواج میں اپنے دوسرے کے سامنے دار تھے۔ مگر درواج

یہ ایک بھی قوم کی دو الگ الگ تہذیبی شاخیں ہیں نہ

پڑشاہ نے چکدر کے پانی کا نکاس کرنے کے لئے ایک نہر کھدائی  
 جس کے آثار آج بھی یہاں موجود ہیں۔ عوامی حکومت نے اس نہر  
 کے سرے پر ایک گیٹ بنایا تاکہ سیلاب کا پانی چکدر کے اندر  
 نہ آسکے اس کے علاوہ اس نے اپنے نام پر "زینہ پورہ" کا نام  
 بسایا۔ جب پڑشاہ غوت ہوا تو جو خزانے اپنے محبوب بادشاہ  
 کی جدائی میں ایک مرثیہ لکھا جس کا عنوان ہے ۵  
 "زین العابدین کھدا در خلدر بربیں بے لوز مشد تائی خلگیں"  
 بے لوز مشد ارضی و سماو

---

HINDUS GAINED GREAT FAVOUR UNDER HIM,  
 AND GOT MANY OFFICES IN THE STATE. THOSE  
 WHO ACCEPTED OFFICES CAME TO BE CALLED  
 AS "KARKUNS" OFFICIAL CLASS AND THE REST  
 AS (BACHA BATTI). THE LATER DEVOTED  
 THEMSELVES TO THE RELIGIOUS STUDY AND  
 PERFORMANCE VEDIC RITES. THE TWO SECTIONS  
 NOW FORM TWO DISTINCT CASTS AND STILL  
 DO NOT INTERMARRY. "KAS. THEN AND NOW"

لندن چک کے بعد چک خاندان کا پہلو بادشاہ نمازی چک تھا  
یہ بادشاہ ۱۷۵۵ء میں تخت تشین ہوا۔ حکومت کا انتظام  
سنبھالنے پر اچانک یہ سلطان حسن شاہ کے حق میں حکومت  
سے دست بردار ہو گیا بعد میں انہی غلطی پر پیلان ہو کر فوج بکھرا  
کر کے حسن شاہ سے لڑنے لگا۔ مگر شکست کھا کر وجدیشور  
بھیتر کے زینہ پورہ کے علاقے میں روپوش ہو گیا۔

سلطان شہاب الدین ۱۷۵۶ء نے وجدیشور میں مت رولی  
کی مرمت کروائی، اور ایک سڑائی بھی تعمیر کی۔

**یعقوب چک** ۱۷۸۵ء - یوسف شاہ کے  
تید ہو جانے کے بعد اس کا بیٹا  
مغل سامراج کے خلاف علم بیانوت اٹھانے لگا۔ اس نے  
بھیجاڑہ کے دھپن پورہ علاقے میں بھاپہ بار فوج کو تربیت  
دی۔ اس زمانہ میں "کوکہ فرقے نے یعقوب چک کا سالقہ  
دیا۔ ڈار حصن کے مقام پر مغل فوج اور کشمیری لوگوں میں سخت  
 مقابلہ ہوا۔ آج بھی علاقہ بھیجاڑہ کے "میلہ ہوڑ" گاؤں میں اس  
فرقے کے لوگ آباد ہیں۔

## مغل ۶۹

**دار اسکوہ** : شاہ بھیان کا بیٹا تھا۔ انتہائی ذہنی، عالمی، فلسفی

اور متین تھا جنگت بابا نصیب الدین فازی کے حلقة ادارت میں  
شبل تھا۔ اس نے رُگ وید کا فارسی میں ترجمہ کروالیا ہے وہ  
بچھمدت تک بیجا ہڑہ میں رہا اور یہاں ایک باغ بنولیا جو آج بھی  
باغ دار اشکوہ (پادشاہ باغ) کے نام سے مشہور ہے

## پہنچان ۶۹۹

لوگ جب مغل گورنروں سے تنگ آگئے تو میر شیرم کنٹ اور ہمایون  
جو درست افغانوں کو کشیر پر چلہ کرنے کی دعوت دی۔ کشیر کی فتح کا  
سہرا احمد شاہ درانی کے سر بندھا ہے جس نے ۱۶۵۳ء کو کشیر  
پر افغان حکومت مسلط کر دی۔ افغان دور حکومت کشیر میں افرانی  
کا زمانہ تصور ہوتا ہے بقول سروال طر لورنس:-

IT WAS THE TIME OF BRUTAL TYRANNICAL  
RULE, UNRELIEVED BY GOOD WORK OF CHIVALRY  
OR HONOUR. THE WHOLE PERIOD WAS  
A PERIOD OF CRUEL REIGN AND ANARCHY.

اس دور میں پہنچانوں نے "تکو" قیلے کے ایک ہونہار اور  
عقلمند آدمی نذر امام ملکو کو افغانستان کی حکومت کا وزیر اعظم مقرر  
کیا اور اس کے نام پر سک رائج کیا پہنچانوں نے اس خری گورنر

جبار خان ۱۹۱۹ءو تھا اس نے اپنی ہندوکو پھاگن کے بجائے باڑھے ہیتے میں شیخورا اتری ممتاز کا حکم دیا۔ مگر پھر اپنے حکم کو واپس لیا۔

## سکھ دوڑ

سکھوں کی حکومت ۱۹۱۹ء سے شروع ہوتی ہے۔ اس دور میں کشمیر میں تحفظ سالی رہی اور ایک زبردست جو نچال آیا۔

لہ اس تقدیری سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچتی ہے کہ چنان لوگ  
ٹنگ نظر اور مستحبہ نہیں تھے۔ (حالت کشمیر دین اینڈ لون، جی ایں، کول۔  
صفحہ ۵۷۔ دور و تاریخ ۹۲ - ۹۳، ۱۹۴۰)

لہ ہبھتے ہیں کہ جب شام کو پوچھا کا وقت ہوا تو سخت برف بھاری  
شروع ہوئی جس سے چاروں طرف سخت تباہی پھی۔ جبار خان نے  
جب برف گرتے دیکھی تو منہ سے بے اقیانی نکل گیا یا سیرت  
ہمہ سماں اسی تسبیت سے شیخورا تو کوہ سیرت کھلتے ہیں۔ ورنہ  
کہ سیرت کی شیخورا اتری سے کوئی معجزی ہم آنکھی نہیں ہے مگر جہاں تک  
حقیقت ہے پسند کی کا تعلق ہے ایسا واقعہ عقل سے اور حضرافی کی عملی  
سے مطابقت نہیں رکھتا دراصل جبار خان کے ہی دور میں افغان  
سلطنت کا سورج کشیر میں غزوہ ہوتا ہے لہذا معتقد حضرات  
نے پھانوں کے خلائے کوشیورا اتری کے واقعہ سے بچوں کو مختار

اس خوفناک بھوچال کا تذکرہ کسی آئندہ رام نے ایک سیدا کی صورت  
میں کیا ہے۔ سید کا نام ”پرے درن“ ہے اس کے مطابق  
بھوچال کی شدت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ وتنا  
کا پانی پہنچم گیا پھر کسری ڈینگ (ترزو چھماڑہ) کے بعد تنالے  
میں اس زدر سے داخل ہوا جیسے کوئی چھماڑی دریا ڈھلوان سے  
پہتا ہو۔ پتلت آئندہ رام کی حکایت کو ایک انگریز پولسیکل انجینئر  
ستر ونے (VIGNE) یوں تصدیق کرتا ہے :

ON THE NIGHT OF JUNE 26, 1828 TWENTY-  
FOUR OF ZELHAJ YEAR OF HIJRI 1244 AT  
STRONG  
HALF PAST TEN A VERY EARTH QUAKE WAS FELT

سمی قاوم کی کہ ویکھا برف گری اکہنیں ” گیونکہ شیور اتری پر برف شگون نیک  
سمجھا جاتا ہے ۔

لے سیدا ملکوک شری مرد عجم مددوں شاstry  
خنوالا : گہرے کار مندرن گوالپشترے  
پھر کاس گھر گھرو تو تو اززے  
کا سمال پیدا ہوا اے الشور  
و پتھرو وون در ٹوگ لمبودر  
ہمارے خوف کو دو گرہر گھر پر  
ویلے ووت پر لیک زن محشرے سوت منڈ لارہی ہے وتسا کا  
پانی قدم گیا ہے اے الشور مجھے حالات بتا رہے ہیں کہ قیامت کا وقت آن  
چھپا ہے اس چاروں طرف مل ملا کار جمی ہوئی ہے ۔

1244 AT HALF PAST TEN A VERY SEVERE  
EARTH QUAKE WAS FELT, WHICH SHOOK  
DOWN GREAT MANY HOUSES AND KILLED  
A GREAT NUMBER OF PEOPLE AND 1200 HO-  
USES SHAKEN DOWN (IN SRINAGAR ALONE)  
THE EARTH OPENED IN SEVERAL PLACES  
ABOUT THE CITY AND WATER RATHER  
WARM ROSE RAPIDLY FROM THE CLEFTS &  
THEN SUBSIDED. THE CLEFTS BEING IN  
SOIL SOON CLOSED AGAIN ON THAT NIGHT  
ONLY ONE SHOCK TOOK PLACE, BUT BE-  
FORE SUNRISE THERE WAS ANOTHER ACC-  
OMPANIED BY A TERRIFIC AND LENGTHENED  
EXPLOSION, LOUDER THAN A OCEAN, ON  
THAT DAY THERE WERE TWENTY SUCH SHOCKS  
EACH WITH A SIMILAR EXPLOSION. THE  
RIVER SOME TIME APPEARED TO STAND  
STILL AND THEN RUSHED FORWARD AND  
FOR THE REMAING SIX DAYS OF ZEL HAJ

AND WHOLE OF THE NEXT TWO MONTHS OF  
 "MOHARRAM" AND "SAFUR" THERE WERE  
 NEVER LESS THAN HUNDRED AND SOME  
 TIMES TWO HUNDRED OR MORE SHOCKS  
 IN A DAY ALL ACCOMPANIED WITH AN  
 EXPLOSION:

رات کو ایک ہی بھنگا محسوس ہوا مگر صبح تڑکے ہی دوسرا خوفناک  
 بھنگا ہوا اور اسی کے ساتھ زبردست دھماکے کی آواز سنائی دی  
 جیسے کوئی سمندر گرج رہا ہو۔ دن کے وقت ایسے ہی ۲۰ بھنگتے  
 اور ساتھ ساتھ دھماکوں کی آوازیں بھی سنائی دیں۔ دریا کا  
 پانی پہنچتے تھم گیا مگر پھر انہی تیزی سے بہنے لگا اور یہ  
 جھٹکے ذی الحج، حرم اور صفر کے مہینوں تک چاری رہے  
 اس کے ساتھ طاعون کی بیماری کرنے پر اروں لوگوں کو لقماں جلی پیادوایا  
 اس دور کا دوسرا کوئی خاص واقعہ نہیں ہے جس کا نقش  
 بیجا ہڑہ سے ہے۔ البته اس دور میں عبدالاحد ناظم کے استاد  
 بالکمال و بسیار گو سخنور محمد خلیل قصیل گذرے ہیں۔

## ڈو گرہ شاھی

مہاراجہ گلاب سنگھ ڈو گرہ خاندان کا بانی لکھور ہوتا ہے وہ پہلے مہاراجہ رنجیت سنگھ کے شترک میں ایک چھوٹی سی ملکر طی کا انجام پڑھتا اور تینوں تین روپے مالا نہ تھی۔ تمرا پنی دفواڑی اور بہادری کی وجہ سے وہ رنجیت سنگھ کے قریبی سخیوں میں شمار ہونے لگا۔ اس کے بعد جب انگریزوں نے پنجاب کو اپنی حکومت میں شامل کیا تو گلاب سنگھ نے ۱۶ مارچ ۱۸۴۶ء کو ریاست جموں و کشمیر انگریزوں سے ۲۵ لاکھ روپے میں خریدی۔ مہاراجہ گلاب سنگھ ۹ نومبر ۱۸۴۶ء صبح آٹھ بجے شیر گدھی کے دربار مال میں پہلی بار داخل ہوا۔ گلاب سنگھ کی دفاتر کے بعد اس کا تیسرا بیٹا زبیر سنگھ ۱۹۱۳ء بکری میں تخت نشیمن ہوا۔

زبیر سنگھ کے دور حکومت کی کام کروائی اس کے تین کانزانوں سے پرکھی جاساتی ہے:

۱۔ راجانے نظام حکومت کو تین حصوں میں تقسیم کیا۔ دفتر نظام، دفتر دیوانی اور دفتر جنگی

۲۔ لوگوں کو انصاف مہیا کرنے کے لئے جموں و کشمیر عدالت صدر قائم کی اور ہر کسی بڑے قبیلے میں سکول قائم کئے۔ اسی

دور میں بھیہارہ میں ایک سرکاری پرائمری سکول کھولا گیا جواب  
جو نیز کالج میں تبدیل ہوا ہے۔ نیز پنی کوڈ بھی اسی راجانے  
بخاری کیا۔

**بامہال کارٹ روڈ کی تعمیر** اس سڑک کی تعمیر سے بھیہارہ کی  
تجارت پر ناکارہ اثر پڑا۔  
کیونکہ تجارتی منڈی قاضی گنڈھ متعلق ہوئی۔ اس وقت تک سارا  
کاروبار دریائی راستے سے ہوتا تھا اور بھیہارہ کو خاصی تجارتی  
اہمیت حاصل تھی۔

اس راجانے بھیہارہ میں ہرش پندرہ مندر تعمیر کر دیا جو فیض آنحضرت  
کا اعلیٰ نخواستہ تصور ہوتا ہے۔ اسی مندر کے احاطہ میں مشہور  
تاریخی پتھر "کاہ کاہ پل" بھی رکھوا یا گیا ہے لہ

۱۹۴۵ء میں مہاراجہ پرتاپ سنگھ تخت نشین ہوئا۔ پرتاپ  
سنگھ کے دور حکومت میں پرائمری سکول کا درجہ بڑھا کر  
مدرس سکول کر دیا گیا۔ ایک ایلو پتھک روپنیسری قائم ہوئی

لہ بامہال کارٹ روڈ مہاراجہ پرتاپ سنگھ کے دور حکومت  
میں موڑ گاڑیوں کی آمد و رفت کیلئے پکی بنائی گئی اور  
اس کی تعمیر کا حام ۱۹۴۲ء میں مکمل ہو گیا۔

محکمہ گھنیز کا بلک دفتر اور جنگلات محکمہ کار۔ بیچ آفس کسٹری ڈینگ  
میں گھولوا گیا۔ اسی راجا کے دور میں زمینی ماہرو تاریخ دان سرووالہ  
لارنس گھنیز ہرا یا۔ اس نے زمینی پیمائش کے علاوہ اپنی شہر و آفان  
کتاب "الساید طکشیر" لکھی ہے جس میں وجہ شود کے بارے  
میں تفصیلی ذکر ملتا ہے پر تاب سنگھ کے دور حکومت میں ریشم  
خانہ گھولوا گیا۔ ریشم کے کھڑوں کے بیچ تقسیم کرنے کا مرکز بھیجا ڈا  
میں قائم کیا گیا۔ سارے مراز علاقہ کے لوگ یہیں سے یہ بیچ حمل  
کرتے تھے۔ موسم بہار میں بھیجاڑہ میں لوگوں کا سیدب امداد آتا تھا  
لوگوں کی یہ بیٹر بھاڑ آج تک "گونہ ٹپ مالہ" کے نام سے مشہور  
ہے۔ اس راجانے ۱۹۱۰ء میں سنگم پل تعمیر کیا۔ ہر شصت پندرہ  
سندھ کے لئے جاگیر وقت رکھی چنار باغ کی خوبصورتی کی طرف  
تو چہر دی۔ راجا دربار موس کے وقت تین دن اس چنار پا بیچ  
میں قیام کرتا تھا۔ بھیجاڑہ میں سمجھی بند ولیست کی ایک نیابت  
قائم ہوئی اور پولیس چوکی کا قیام عمل میں آیا اس دور میں الی ہوتا  
گی مذہبی تنظیم آریہ سمراج جو بت پرستی کے خلاف ہے بھیجاڑہ چوکی  
گھنی۔ مس رزائی تحریک کا اثر بھی اس زمانے میں بھیجاڑہ کے  
چند گھر انوں میں پہنچ گیا۔

۱۹۲۳ء میں انتت ناگ کے ناگہ بن میں زمین کے ایک ڈکڑے  
پر فوج دست تنا و پسیدا ہوا۔ بھیجاڑہ کے چند لوز جوالیں نے بھی

اس میں بڑھ پڑھ کر حصہ لیا (تفصیل آگے ملاحظہ کیجئے) دراصل ہمیں  
سے تحریک حریت کشیر کی ابتداء ہوتی ہے، اور ۱۹۳۱ء میں یہ تحریک  
اندر چی اندھپک کر میدان میں مقابلے کو آئی۔ مہاراجہ پرتاپ سنگھ  
کے حکم سے کشیر کے اکثر بڑے بڑے سرمایہ دار گھر اول پر زمین  
خریدنے کی پابندی عائد کردی گئی۔ بجیہاڑہ میں بھی اس حکم  
کا اثر طاگ، براؤل ہاور اصر چند مہا شدرا م وغیرہ گھر اول پر پڑا  
مہاراجہ ہری سنگھ ۱۹۲۵ء میں تخت نشین ہوا۔ اس راجاتے  
سیٹ بجیکٹ قانون کو سختی سے لائو کیا۔ جس کی رو سے کوئی بھی بیرون  
ریاست کا باشندہ نہ تو کشیر کی سول سروں میں شامل ہو سکتا  
اوہ نہ ہی ریاست میں زمین خرید سکتا ہے۔ آج بھی یہ قانون چاری  
ہے۔ اسی دور میں آزادی کی تحریک جو ۱۹۳۱ء میں شروع ہوئی  
تھی، یام عروج کو پہنچ گئی۔ مہاراجہ ہری سنگھ کے خلاف بغاوت کا  
اعلان "کشیر چھوڑ دو تحریک" سے ہوا۔ اس کی رہنمائی شیخ  
محمد عبد اللہ کر رہے تھے۔ بجیہاڑہ میں بھی نیشنل کالفرنس تحریک  
کافی زوروں پر تھی۔ ۱۹۳۱ء میں مہاراجہ کے حکم ۷۔ ۱۹ کے تحت  
بجیہاڑہ میں گولی چالی جسمیں تین آدمی شہید ہوئے۔ مسلم کالفرنس  
نے "دارالعلوم" کے تحت ایک دینی مدرسہ قائم کیا۔ اور نیشنل کالفرنس  
نے "اتالیق الاسلام" مدرسہ قائم کیا۔ یہ ان دونوں کی بات ہے  
جب سارا ہندوستان بغاوت کی راہ پر گامزن تھا۔ آزادی کے

سورہ ماء وارون کی آزمائیشوں سے گذر رہے تھے۔ اس دہکتی آگ کی چلکاریاں کشیر تک آئنچی۔ سارا کشیر جیسے صدیوں کی نیند سے چاک پڑا۔ بحیہاڑہ کے سورہ ماؤں نے بھی اس ظلم و پربریت کے خلاف سیاست ناک دیا۔ اس طرح یہ مہاراچہ ہری سنگھ کا دور نیتی سخرا درستی متزلوں کی طرف چلنے کا وقت تھا جس میں بحیہاڑہ کے مجاہدوں نے بھی اپنا بھرپور حصہ ادا کیا۔

## باب دو م

### بحیہاڑہ کے تاریخی و مقدس مقامات

اَسَاطِيرُ الْقَوْمِ حَفَرْتُ بِالْأَصْبَابِ الدِّينِ غَازِيٌّ

بحیہاڑہ کے شمال مشرق میں تعمیر ہوا ہے۔ یہ آستان پاک حضرت نصیب الدین غازی صاحب کے خلیفہ اول خواجہ فتح علیہ بابا کے فرزند محمد نماہنے ۱۲۰۷ھ میں تعمیر کیا تھا۔ یہ کشیر کے اعلیٰ فتنی نہلوں

میں شمار ہوتا ہے۔ ڈوگ طرز کی تھیک پر چار بام پھٹت ہے اور گنبد کے اوپر طلاٹی روشن سے آراستہ پھتر د پرنگ) چڑھا ہوا ہے۔ اس کی پنج کاری کھڑکیوں اور خاص دروازے پر کھدائی کا کام اپنی مثال آپ ہے اس کے درب کے چاروں طرف دیوار کے ۳۲ ستون ہے ہیں اور یہ درب لہائی میں تقریباً ۱۴۷ فٹ ہے۔ محراب نما کھڑکیاں اور دروازے آستان عالیہ کی خوبصورتی میں چار چاند لگاتے ہیں۔ دیواریں سفید روشن اور بلورین شیشے کی آمیزش کا ایسا منظر دکھاتی ہیں گویا عینک صحر کا ایک محل بنتا ہو۔ آستان عالیہ کا رُخ چینوپ کی طرف ہے اور سامنے وسیع صحن پاک ہے۔ صحن کے مغربی سرے پر حاجہ باباگی بننا ہے جو نقاہ ہے۔ جو تحریک کاری گردی اور فتن تعمیر کا بے مثال نمونہ ہے صحن پاک کے مشرقی حصے میں ایک سروخانہ بنا ہوا ہے اس کے ساتھ ہی میٹھے پانی کا ایک کنویں ہے جس میں سراسال پانی کی سطح ایک جسمی رہتی ہے۔ روشنہ شریف کا اندر رونگڑہ ہم غلط لمبا اور ۱۴۷ فٹ پوپڑا ہے۔ روشنہ شریف میں بابا نصیب الدین غازی کے چھیتے خلیفے دفن ہیں۔ جن میں حاجی بابا صاحب، بابا شمس الدین گنائی صاحب، سید علی غالی صاحب چبوڑا رکی، صاحف عبید اللہ صاحب، محمدزادہ صاحب، وغيرہ شامل ہیں اور صحن پاک میں بے شمار علماء، مشائخ اور حافظ قرآن مدفون ہیں۔

صحن پاک کے مغربی کونے پر بده دور اور کارکوٹ خاندان کے کچھ  
یا وگاری پتھر ملے ہیں۔ جو مانی کے دریوں کو واکرتے ہیں۔

**حَالْقَاهِ حَبَّهَارٌ** جبھاڑہ میں حضرت بابا الفیض الدین غازی  
کے آستانہ عالیہ کے جزوی حصے میں ہی۔

یہ خانقاہ غازی صاحب کے خلیفہ اول شیخ فتح الدین المعروف حاجہ  
بابانے اپنے چار فرزندوں سمیت تعمیر کروائی تھی اس کے باñی میانی  
حضرت حاجی بابا ہمیں۔ پیر اسد اللہ شاہ آبادی سے اپنی منظوم تاریخ  
باغ سیمہان میں لکھا ہے ۷۰

خانقاہ ہے کہ کعبہ ثانی است شیخ الدین حاجی بابا باñی است  
ڈور ک طرز تعمیر کے مطابق تعمیر شدہ یہ عمارت دو منزلہ ہے  
اس میں دیوار کے لمبے لمبے شہر انتہائی کاری گری سے نصب کئے  
گئے ہیں لہ عمارت کی چھت پگڑا طرز کی ہے۔ اسیں دوالان میں

لہ اسی خانقاہ کی تعمیر کے دوالان حاجہ بابا صاحب کی ایک گرامت  
صداور ہوتی۔ کہ ایک ستون بکری کا ان چار ستونوں سے لمبا ہی میں گم  
را جو ستون خانقاہ کے طبقہ اول میں ہیں۔ نجارتے اس پر ربع  
و عتم کاظہار کیا جیکہ اس نے ستونوں کے بنانے میں کافی محنت  
کی تھی۔ نجارتے اپنی بے لبی کاظہار حاجہ بابا کے سامنے کیا۔ حاجہ  
بابانے نجارتے کو حکم دیا۔ تم اس ستون کے اس طرف جاؤ۔ پس

اس کے علاوہ دو سیع و عریض ہاں ہیں جن میں بیک وقت ہزار  
لوگ نماز ادا کر سکتے ہیں۔ خالقہ کے مستشرقی گھنارے پر میٹھے پانی  
کا ایک گاؤں ہے جس سے سال ہر گھنسل گھنولوں کو پانی ملتا رہتا ہے  
خالقہ کے اندر ورنی دیواروں پر خوب نقاشی ہے۔

اس تاریخی عمارت کے دروازے کے قریب مشہور سکندر و عالم  
دین محمد خضر مقلی اور شہرور شیری شاعر عبدالحکم ناظم دفن ہیں۔  
جنوب کی طرف ایک گھلانہ میدان ہے۔ جہاں میلہ بجہماڑہ کے موقع  
پر ”دمبائی کی جاتی ہے۔ یہ خالقہ ~~لی~~ ہے میں تعمیر کروائی گئی تھی۔

جامع مسجد بجہماڑہ عالیہ کے جنوب کی طرف حضرت میر  
محمد قرشی کے گھرے کے قرب میں سلطان سکندر نے جامع مسجد  
بجہماڑہ ~~لی~~ میں تعمیر کروائی تھی۔ اس مسجد شریف کا قن تعمیر

نجاگھیا۔ ارتناو کیا ستوں کو دلوں ماں گھوں سے پکڑ کر آنکھیں بند کر کے  
بسم اللہ پڑھو۔ دوسرا طرف حاجہ بابا نے خود بسم اللہ پڑھ کر  
کھٹپی اور ستوٹی لمبائی میں بربر آگیا حاجہ بابا اپنے مرشد ابوالفضل رضا  
کے پائے مبارک کے پاس مدد فون میں۔ جیسے میر سعد اللہ رضا  
آباوی نے اپنی تواریخ میں لکھا ہے

روپ حاجی ز دار فانی تافت جانے درزیر پا مرشد یافت  
(والله از ابوالفقرا) از پیرزادہ محمد مقلی،

ڈورک طرز کا ہے اس کے احاطے میں ستونوں کے بنیادی پتھر  
آج بھی موجود ہیں۔ مسجد شریف کی مرمت ۱۸۸۵ء اور ۱۸۸۶ء  
میں حاجی عبد العقار راولو نے کرانی تھی۔ تعمیر جدید مر جوم خاجہ  
غلام مصطفیٰ طاک کی کاوشوں کا نتیجہ ہے۔ اس وقت جامع مسجد  
بچیہارہ کا طول ۲۴ مگز اور عرض ۱۷ مگز ہے۔ مسجد شریف کے ۴۰ مگز  
لبے اور ۱۷ مگز چڑھے صحن پاک میں ۱۷ فصل خانے بھی ہیں۔ مسجد  
شریف کے دروازے سادہ اور چڑھتے سورج کی طرف محرابیں  
بہت دلکش ہیں۔ پرانے طرز کا چادر یام اور جدید طرز کی لقص و  
نگاری قابل دید ہے۔

(جشنکوت: شاہنشاہی مکان پریسا یا لکھنواری سے تروعہ، لکھنول کا اڈی)

**شندکر کی کلمہاری (شندکر فرمکرش)** کہا جاتا ہے کہ جامع مسجد  
چل رہا تھا کہ شندکر پنڈت نامی ایک ہندو (جو کہ بعض روایات  
کے مطابق سیر ملشی تھا) بھی اس تعمیر میں خوب و پختی لے رہا تھا  
کام کی تکمیل کے لیے کار بیکروں اور دیکروں اہم کارکنوں کو تحفون اور  
اعمال سے نوازا گیا اور اس فہرست میں پنڈت عجی بھائی نام تھا۔ پہلا  
جی نے کوئی انعام نہیں سے صاف انکار کر دیا اور کہا "میر کی یہ کھماری  
مسجد شریف کے ایک ستون میں میر کی بادگار کے طور پر رکھی جائے  
آخر شندکر پنڈت کی مرعنی کے مطابق کلمہاری کو ایک ستون میں

رکھا گیا۔ کچھ عرصہ بعد مسجد شریف کی تجدید کے وقت انتظامیہ کمیٹی  
نے اس کمپین کو باہر نکالنا پا۔ شنکر پنڈت جو قوت ہو چکا تھا  
انتظامیہ کمیٹی کے ارکین کو خواب میں دھماقی دیا اور اپنی نشانی کو  
مسجد شریف سے نکالنے پر مار بخ و غم کا انظہار کیا۔ اس واقعہ سے  
ارکان کمیٹی کو اپنا فیصلہ بدلنا پڑا۔ اس طرح صدیوں سے شنکر  
پنڈت کی یہ کمپین مسجد شریف کے سلوک میں موجود ہے اور یہ کمیٹی  
کے روانی بھائی چارہ کی درخشنده شمال ہے اور اس واقعہ پر  
کمیٹی زبان کی مقیوم عام تلحیح "شنکر فی مکر" موجود میں آئی،  
دو اڑھائی من ورزی ایک پھر پہنچنے  
کا ۵ کاہ پل میندر کے صحن میں ہے جس کو آسانی سے  
ایک آدمی نہیں اٹھا سکتا ہے البتہ گیارہ آدمی یا بچے ایک لگن لگن  
پھر کے ساتھ لگائیں اور "کاہ کاہ" (گیاراں، گیاں) کی  
آواز بلند کریں تو پھر اور پر اڑھ جانا ہے۔ اسی پھر کو "کاہ کاہ  
پل" کہتے ہیں۔

قدیم زمانے کی بات ہے کہ وہیشور میندر میں گیارہ گھر طیال  
گئے تھے ہر گھنٹا سعل و جواہر سے بڑی ہوئی تھی۔ ایک ایک  
گھنٹا کو بھانے کیلئے صاف دیاں رکھنے کے لئے اور حفاظت کے  
لئے الگ الگ بہن مقرر کئے گئے تھے سب سے بڑی گھنٹ  
کا اسچارج پنڈت نیلہ کنٹھ تھا۔ جو گھنٹا رکھا پورم (موجودہ گاٹسی پور)

میں سکوت کرتا تھا۔ نیلہ پنڈت نمیت تمام گیارہ براہمی شیوی  
گرو مانتے جاتے تھے ان کی خوبی عزت کی جاتی تھی۔ ایک دن ان کی  
بات ہے۔ نیلہ پنڈت اپنے فرائیں انعام دینے کے لئے چیشور  
مندر کی طرف آ رہا تھا۔ پور پھٹے کا وقت تھا اس نے دیکھا کہ  
دیوگی یارہ بل (جو بہت مقدس گھاٹ مانا جاتا ہے اور آج بھی اسی  
نام سے مشہور ہے) کے پاس ایک سور، پیکر، مستانی مادر  
زاد تھیں تھاں پر ہی ہے ایک ہی یار دیکھنے سے نیلہ پنڈت حواس  
باقاعدہ ہو گیا۔ عورت کے پیچے پیچے پیچے جانکلا۔ جب اس کا شناس  
دیکھ لیا۔ اپنے ایک ہمراز کو اس پری وش کے پاس بھیج دیا  
نیلہ پنڈت کا مقصد من کفر چالاک مگر پاکدا من عورت نے ایک  
ترکیب سوچی۔ پنڈت کے ہمراز کو تبا دیا کہ فلاں رات پنڈت کو  
میرے گھر بھیج دے میں اس کی مستظر رہوں گی۔ وقت مقررہ  
پر پنڈت پری وش کے یہاں پہنچ گیا۔ چونکہ عورت بہت چالاک  
تھی اور پنڈت کو نرم درست سزا دینا چاہتی تھی اس نے وصل کے  
لئے ایک شرط لگا دی کہ ڈیشور مندر کی سب سے بڑی گھنٹا تھفتا  
مجھے طی چاہے۔ پنڈت جی نے گھنٹا چراک عورت کے ہوا لے کر دی  
دوسرے دن گھنٹا کی تلاش شروع ہو گئی۔ تمام شہر میں ڈھنڈوڑا  
پیا گیا۔ ایک سین عورت گھنٹا لے کر بادشاہ کے حصنوٹی حافر  
ہو گئی اور سپاہی داستان شادی۔ نیلہ پنڈت چونکہ شاہی گرد تھا

باو شاہ نے کہا کہ میں اس بدلفیب براہم کو سزا نہیں دے سکتا۔ اس زمانے میں "کنڈل دن" (مو جو گدھ کنڈل کی پورہ) کر لیوہ پر ایک رشی شوپت پنڈت نام کا رہتا تھا۔ نیلہ پنڈت گو اسی کے پاس بھیج دیا گیا۔ رشی نے ساری کہانی سنی تو برمیں ہو گر پانی کے کچھ تظرے نیلہ پنڈت کے منہ پر دے مارے۔ اس شاپھ سے نیلہ پنڈت پاگل ہو گیا اور وہ سرا چھپیا اسی گھنٹہ پر دے مالا جس سے وہ پتھر میں تبدیل ہو گیا۔ رشی نے کہا اس پتھر کو مندر کے صحن میں رکھو۔ تاکہ لوگ سمجھ سکیں کہ پرانی کا نام کیا ہوتا ہے اور "ایکا دشہر دد" اور "گیارہ گھنٹہ یاں" کے نام پر "کاہ کاہ" کی آواز بلند کرنے سے یہ پتھر مستحکم ہو گا اس طبقہ میں تھی کو دیکھنے کے لئے ہزاروں سیاح یہاں آتے ہیں اور "کاہ کاہ" کی آواز نکالتے پر بب پتھر اور پرائیٹس اسے توجیہ رکھ دے رہے جاتے ہیں۔

**چھپی وارہ گچھا** یہ چھپا قدیم زمانہ سے ایک مقدس تیر خود تقدیر ہوتی ہے۔ راج ترکی میں امریش نام سے مشہور ہے۔ رافی سوریہ متواتر یہاں اپنے بھانی سلوک کے نام پر ایک مٹھ تیر کیا تھا۔ مگر آج اس کے آثار نہ

---

امام شفیعی صاحب کے مطابق یہ جگہ چھپی وارہ نہیں بلکہ "امیر ہیر" اور

وکھانی نہیں دیتے۔ یہ گپھا بجھہاڑہ سے پہنچا م جانے والی بڑی  
کے پائیں طرف موضع تجویز وارہ میں ہے۔ امرناقہ یا ترا کے تقدیں  
مو قسم پر یہاں ہزاروں لوگ بحث ہو کر اشنان کرتے ہیں۔ بڑک سے  
پہاڑی پر جانے کے لئے پھروں کی سڑی ٹھی بنیا ہے۔ اشنان تھر  
اور ایک خوبصورت تالاب کے علاوہ یا تری نواس بھی بنے ہیں۔ یہاں  
امرناقہ کی طرح امر گنگا، گوب یا ترا، امر بھوت اور شیر جہاں سے  
پانی پیکتا رہتا ہے۔ یہ بہت ہی پرسکون جگہ ہے۔ گپھا کے صحن میں  
بھیکر آدمی اپنے کو کسی پتوں میں بیٹھا محسوس کرتا ہے۔ وقت  
مہاتم کے مقابلی یہ سراء علاقہ "سدھ کھیر" میں ہل ہے  
گھبہتے ہیں اس گپھا میں پارو قی جانے بارہ سال تک تپیکی ہے  
الٹ کا وردھان سے کہ یہاں انسان کی منو کامنا سدھ پہنچی ہے  
را رح تر گنگی کے مقابلی بھجی وارہ میں ایک گھنا خبل تھا بروقت  
گی گوردوش سے ختم ہوا ہے۔ وجدیشور نہاتم کے مقابلی یہاں  
ایک خوبصورت کنوں سر تالاب ( تھا یہاں رشی اور منی یا و الہمیں  
محورہ کرتے تھے۔ کشیر کے چار شیر قلعہ کے مرکزوں میں

دوسرے تاریخ والوں کے مقابلی پرہا سپورہ ہے مگر یہ بیان واقع  
میں نہیں کھاتا۔ کیونکہ پرہا سپورہ یا ابر شیر کسی امریش  
یا ترا کا تذکرہ قدیم کتب میں کہیں نہیں ملتا۔

تجھی دارہ بھی ایک اہم مرکز تھا۔ کیونکہ اس کے ساتھ و تینیوں را عظیم  
تیر تھا اور نیو روٹی بھی تھی۔

اس تیر تھے کی اہمیت اور تاریخی پس منظر کے تحت حال ہی میں  
پہنچتا رادھا کو شتن تکوگی سر پڑھا ہے میں ایک تعمیری و استھانیہیں لکھی  
تھیں دیکھئی ہے کیتھی نے اس تاریخی تیر تھے کے احیائے نو  
میں قابل تعریف کام انجام دیا ہے۔

**آثارِ الـ دید** جامع مسجد بھیپڑا کے شمال مغربی کنارے  
پر ملے تاریخ کے آثار و فن میں ہے۔ کچھ ہیں لکھا  
وہ جگہ ہے بھال لال دید مٹی کا ایک بڑا اپنے پاؤں کے نیچے  
اور ایک برتق اپنے سر پر دکھر ”لا“ کہہ کر غائب ہوتی تھی  
بترخواہ میں پکھنہ پاکر ان کو مٹی میں دفن کیا گی۔

لال دید کا جو تراجم کی تاریخ میں ذکر ہے آنا قابل توجہ موال  
ہے مگر نقادوں کا کہنا ہے کہ لال دید کی تعلیم اسی وقت کے برابر  
ازم کے خلاف تھی۔ چو مگر تاریخ نویس جن کی رسائل شاہی و دار  
تھی برائیں ہی تھے۔ اس لئے انہوں نے لال دید کا ذکر نہیں کیا۔

لے کاشش انسانی میل پڑیا۔ جو تیر کھول کر اٹھی جمون کھیڑ پڑھنا اندازہ ہے کہ یہ  
جگہ تھی دارہ بھی پوری چاہیے۔ اسکی شاندری و جسمیوں ہام میں بھی پڑھا سکتا  
گیا ہے کہ بیان ایشان نام کا ایک مقدس ترین رثو علمی ہا مرگ اور شووندگی ہے۔

جو کسی شاپنگ اور بارے سے تعلق نہ رکھتی تھی، اور نہ کسی ڈاٹر سردار کے  
محض سپاہیوں کیونکہ تاریخ کے صفحوں میں جگہ پاتی۔ مگر مسلمان تاریخ  
اس بات سے متفق ہیں کہ مل دید کی آخری قیام گاہ بیجاہڑہ ہی ہے  
باہمکمال کے لئے تائے، خواجہ محمد عظیم دیدہ صریح کی "واقعات گشیر"  
سے سیکرتاریخ حسن تک ساری گستاخ تاریخ اس بات کی شہادت  
پیش کری چکیا کہ مل دید کے آثار صرف بیجاہڑہ میں ہی موجود ہیں۔  
آج تک کسی نے ان تاریخی حقایق کی ترویی نہیں کی ہے۔

"چول آں یگانہ خواست کو درشتان، بھوب رود، تفاوہ آؤ۔"

یکے زیر پاے گذاشت، دوم پالے سر، گفتہ گشت۔ چھے  
کٹی، گفت "خود ما اوچشم نا محروم پر بشید وارم۔"

ایسا یعنی دوست بدستان و تفاوہ پر تفاوہ اشت.

صریح مال جیران شدند۔ تفاوہ اور تفاوہ پر واشنند۔

وہ آں ہیچ نہ دیدند۔ ایں تھے وہ بیجاہڑہ پر گئے

اسلام آباد متقل عقرہ دید محمد قریشی واقع شرہ مردان

آں چائز یادت می گئے۔ (تاریخ حسن)

گشیر کے مشہور شاعر و فقہاء عبد الرحمن آزاد بھکت ہیں۔

"انگریز مشر اس کی وفات کا ذکر کرتا ہے کہ جب اس کی  
روح اس کے نفس عفری سے نکلی تو وہ ایک شعبد کی طرح بھڑکی

اور ہوا کی طرح جسم سے نکل کر غائب ہو گئی۔ یہ واقعہ بھیہارہ میں پیش آیا تھا۔ لیکن اس کا جسم کہاں گیا؟ اس کے متعلق انگریز مفسر بھی خاموش ہے۔ — (کشیری زبان اور شاعری از عبد اللہ حداد)

شری موئی لال ساتی شیرازہ کے عل دینہ بہر میں یوں رقمطراز میں: (جلد ۱۴ بڑ ۶)

”عل دید کے سورگباش ہونے کے متعلق ہمارے پاس دور روايات ہیں: کئی لوگوں کی رائے ہے کہ زندگی کے آخری وقت عل دید ”تسلیمِ احتمم“ کے روز ملہ ترک پانپور ہنچی اور اسی چشمے میں اُتر گئی اور اس کے بعد واپس نہیں نکلی۔ دوسری روایت یہ ہے کہ وہ بھیہارہ میں سورگباش بھوئی جب اس کو آخری سفر کے لئے پیار کیا گیا تو ہندو اور سماں میں ٹھنگئی۔ سماں اس کو دفننا چاہتے تھے جبکہ ہندو شہستان کی اگئی جلانا چاہتے تھے۔ سُل خطرناک مسٹر اختیار کر گیا۔ اس دران کسی عامل نے لوگوں سے کہا اچھا آواں مسٹے کا حل مال سے ہی پوچھتے ہیں جب تابوت سے چادر ہٹائی گئی تو بہان لاش کے پدرے چند پھولوں ملے۔ انہی پھولوں کو بعد میں ہندوں نے آگ دکھائی اور سماں نے ان پھولوں کو دفن کیا اور یہ آثار بھیہارہ کی جامع مسجد کے ایک طرف بہاں عل دید کی قبر ہے آج بھی محفوظ ہے۔

مختلف رشیوں کے لفڑیاں، رشی ناںوں کے مطابع یہ یاد

ثبتوت کو پہنچتی ہے کہ مل آدید نے زندگی کے آخری ایام بھیجاڑہ میں ہی گذارے ہیں۔ اور یہی پرد فن ہوتی ہے۔ بابا کمال کے لور نامے سے یہ بات عیال ہوتی ہے کہ مل آدید اپنے پیر کا مل سیدہ مول کے ساتھ بھیجاڑہ میں ہی سکونت کرتی تھی اور ایک دن وہ یہیں سے حضرت شیخ لور الدین ولیؒ سے طنے موفع کیمہ تشریف لئی گئی۔

” ذکر تارک خویش و بیگانہ حضرت لله دیوان آور دن

سدہ سروکت را ہب بھیجاڑہ بخوبت پر غفتہ حضرت شیخ العالمؓ

۱ صفحہ نمبر - ۲۰۰ - لور نامہ )

یہ ایک لمبی نظم ہے جس میں مل آدید کی روحانی غفلت اور حضرت شیخ العالمؓ سے ان کی ملاقات کا ذکر موجود ہے۔ ان سارے حقائق کو سامنے رکھ کر بات عیال ہوتی ہے کہ مل آدید کی آخری قیام گاہ بھیجاڑہ ہی ہے اور آج تک کسی نقاد یا محقق نے اس سے اختلاف پہنچنی کیا۔

**درگاہ عالیہ کھرم** علاقہ تھین پورہ کے لوگ خاص طور پر اور جزوی کشمیر کے لوگ عام طور پر درگاہ عالیہ موفع کھرم میں اسلامی تقویم کے مقدس دلوں مثلاً معراج

(۱) از صفحہ (۱) شیخ راتری کے آٹھ دن بعد ”تپڑا اٹھم“ کا ہوا تو آتا ہے اسی دن گھروں میں دیپ روشن کئے جاتے ہیں اور دریا میں جلتے دیے ہما جاتے ہیں۔ اور دستا کی پوچا ہوتی ہے۔

آئسرو صلی اللہ علیہ وسلم ، مولود رسول رحمت حضرت محمدؐ۔ خلفاءؑ  
 راشدین وغیرو کے ایام مولود و انتقال میں جمع ہو گر زیارت موئے  
 مقدس احمد بختی محدث مصنف انجی رحمتؐ سے فیضیاب ہوتے رہتے  
 ہیں۔ تھالف البرار فی ذکر الاولیا الائخیا ز تاریخ کبیر مصنفہ حاجی جعی الدین  
 مسکین مرتقبہ ۱۳۲۱ھ کے صفحہ ۳۱۴ پر درج ۔ ” در موضع  
 کھرم سر نامہ پر گنہ دھپن پارہ موئے مبارک حضرت سید المرسلینؐ  
 امت دشمنان گرد و نواحی قریہ مذکورہ پر وزیر مولود شریف  
 و برادر معاراج شریف فرامیم آمدہ ۔ جمع شدہ بزریات آں مستقید  
 و فیضیاب می شوند ۔ ”

موئے مبارک سید المرسلینؐ کے علاوہ درگاہ مذکورہ میں چند  
 دانہ ہائے تسبیح شریف رسول مقبولؐ ، جاہشہ مبارک زمانہ خود و  
 سالی امام حسنؑ چاروں بابرکات سید الشاد فاطمۃ الطہرہؑ اور  
 عکس پایہ مبارک راست حضرت امام حسینؑ موجود ہیں ۔ ان  
 تبرکات تبرکہ کی موضع مذکورہ میں لائے جاتے کے سبقتی کچھ روایا  
 موجود ہیں ۔ البتہ تواریخ تذکروں میں ان کا تذکرہ میری تظریف  
 سے ہمیں لگدا ہے ۔ تاریخ کبیر میں مندرج حوالہ اوپر درج  
 کیا گیا ہے ۔ ایک عام روایت جس کے راوی رحمان لون مدرسہ  
 حاجی عبدالسلامؓ صحابہ درگاہ عمرہ مسال ، حاجی غلام محمد بٹ نائب چڑیان  
 تحصیل اوقاف گھنیڈہ سیہارہ عمرہ مسال ، اسد بٹ نمبردار عمرہ مسال

وغیرہ معززین حکرم ہیں۔ ان حضرات نے فرمایا کہ ہم نے اپنے  
اسلاف سے سنائے کہ زمانہ قدیم میں موافق حکرم کا ایک خدا دست  
شیخس ہاشم لون ولد غفور لون رحیم کے لئے روانہ ہو گیا۔ ہاشم لون نے  
پارہ سال تک وہی قیام فرمایا اور خانہ کھبے میں بندوبست کشی کا کام کرتا  
رہا۔ کہا جاتا ہے کہ ہاشم لون نے مدینہ شریف میں شادی بھی کی۔  
اور عربی زبان بھی سیکھی۔ پاراں سال کے بعد وطن آنے کی خواہش  
نے غلبہ کیا اور اہمیت کشیر لوٹ آیا۔ اس کی اہمیت چو اس کے  
ساتھ تھی کہ اپنے والد بزرگوار نے وہ تمام تبرکات مقدسر (جن  
کا اور پر ذکر ہوا ہے) تختفتاً ساختہ دیئے۔ گری مدت اور خلکت  
کے بعد میاں بیوی شوپالیں میں موافق پندرہو سو پہنچے۔ روایت ہے  
کہ ہاشم لون نے کچھ تبرکات وہیں رکھ دیئے۔ اور آج کی پندرہ  
میں بھی ایک درگاہ قائم و تبرکات محفوظ ہیں۔ جو تبرکات باہر کات  
محکم ہے چنانچہ ان کے لئے ایک چھوٹے سے مجرم کو تعمیر کیا گیا  
مدت مددید کے بعد مجرم کی جگہ ایک درگاہ شریف تعمیر کی گئی  
تبرکات مقدسرہ بودگاہ شریف حکرم میں مرجع فیض عام، میں  
ان تبرکات کے علاوہ میں جو موافق پندرہو میں منبع فیض عام  
ہیں۔ یہ روایت بہت عام ہے۔ البته حاجی عبد السلام شاہ نے کہا  
کہ اس شخص کا نام ہاشم لون نہیں بلکہ محمد سین فتحا مگر دوسرے  
املیاں موضع سے اس کی تائید نہ پہنچی۔

آخر ۱۱ ربیع الاول ۱۴۳۳ھ کو درگاہ شریفی کی تعمیر جدید پر درج  
 کی گئی۔ جو کئی سالوں تک جاری رہی۔ درگاہ مقدس کی تعمیر میں جہاں  
 علاقہ و چون پارہ کے عامتہ المسلمين نے ول نکول کر چندہ دیا۔ وہاں  
 موقع گھرم نو شہرہ اور علاقہ کراہ پھری کے تمام مسلمانوں نے  
 بھی مختلف قسم کی امداد ہم پہنچائی۔ تعمیر جدید کے کام میں فیلڈ اسپر  
 سلر غلام محمد میر صاحب نے کافی حصہ لیا۔ میر سلر درگاہ شریف  
 کے صفت اول کے بھی خواہ لقوہ ہوتے ہیں۔ فیلڈ اسپر صاحب کے  
 علاوہ خالق لوک نجیبدار، عبدالغنی بٹ سکن گھرم اور حاجی غلام محمد  
 بٹ گھرم کے علاوہ متعدد معززین نے جی ہجر کر حصہ لیا۔ اس  
 وقت یہ درگاہ عالیہ مسلمانوں کے لئے اہم ترین مرکزی حشیت رکھتی  
 ہے۔ زیارت تبرکات بارگات کے موافق پر لائیڈ اسلام مجع  
 ہو کر سماں سے فیض و برکت سمیٹ کر چلے جاتے ہیں۔ درگاہ عالیہ  
 کے صحن میں ایک پشتہ فیض بھی ہے جس کے پانی سے نہلنے  
 پر کھجولی اور خارش وغیرہ کے مریض صحت یاب ہوتے ہیں درگاہ  
 عالیہ کی یہ فیض پناہ عمارت ہر طرع سے آ راستہ و پیر راستہ ہے۔  
 امن و سکون اور سکوت و اطمینان کا ایک پر کیف ماحول ہر وقت  
 پھایا رہتا ہے۔ خشک سالی کے زمانے میں علاقے کے لوگ  
 درگاہ عالیہ کے صحن پاک میں جمع ہو کر نوافل گذارتے ہیں اور  
 متواتر باراں باری یا آفات سماوی سے چھکلا رہا پانے کے لئے

بھی علاقے کے لوگ اس درگاہ یعنی عرضی لے کر جاتے ہیں وہاں ضرور مرادیں پوری ہو جاتی ہیں۔ اور وعائیں قبول ہوتی ہیں۔

(تعمیر جو بیر کے سلسلے میں اس بڑی طبقے میں، حاجی محمد رفعتان بٹ اور امیر بٹ نے بھی

بھروسہ لپردازی دیا)

**شیروز شاہ حلب** کہا جاتا ہے کہ فیروز شاہ صاحب غازی صاحب کے مریدین میں سے تھے یا تو انہی میں ہمیشہ سرست دہتے تھے۔ حدد جہ کے خدا ترس اور پرہیز گوار تھے ان کے حالات و گملات بہت زیادہ ہیں۔ ان کا آستان پاک فیروز شاہ محلہ بجہاڑہ میلہ ہے۔ ڈورک طرز تعمیر اور چار بام چھت کا یہ آستان پاک فن تعمیر کا اچھا نمونہ ہے۔ دیواروں اور بکڑی کے ستونوں پر صمدہ نقش و نگار بننے ہیں۔ لکھتے ہیں کہ فیروز شاہ صاحب حضرت غازی کے دروازے پر درباری کے فرائیق انجام دیتے تھے۔

آستان پاک حضرت اللہ دادرشی آپ رحماء کے باپ کمہار گھرانے میں پیدا ہوئے۔ پھر سے ہمارشی مسک سے والبستہ ہو گئے وہ شیوں کے طور و اطوار پرستی کے چلتے رہے۔ عمر بھیز بجہاڑہ میں سکونت رہی۔ ان کا صرقد پراستہ ہبیال کے قریب ہے کجھی حساب سے ہر سال ان کا عرش ۲۳ پولہ کو منایا جاتا ہے

پانچ دن تک مرہامہ اور بھیوارہ کے عقیدت مند ان کا عرض  
شریفہ منانے کے لئے گوشت ہیں اور انڈے نہیں کھاتے۔  
الشہزادہ ارشیع باکمال بزرگ اور خلاصہ شناس تخلیق کر کے  
ان کے پیغمبر کا محل حضرت مسعود پاپیور کی تھے اور ان کے طالب  
عارف بالشہزادہ مصالو تھے جس کا آستانہ بس سعید بیڑا لو  
سرینگر کے قریب ہی صریح خاص و عام ہے۔

(روایت غلام شاہ پایا)

حضرت مسعود پانیوری (روایت مولوی مقبول صاحب بھیوارہ)  
الشہزادہ ارشیع کے مرقد کے پاس ہری ایک نہاد و مست  
بزرگ کے سید عبد اللہ کا مرقد ہے کہتے ہیں کہ سید عبد اللہ صاحب  
جناب امیر کے مخدوم خاص تھے۔ (روایت مولوی محمد مقبول شاہ)

**لکھنؤ شاہ المعروف طویلک شاہ یہ ایک یہودی**  
کشیہر ہی عمر درج اسلام سے پہلے وارد ہو گئے تھے۔ ان کا مقبرہ  
سمختن کی بھیواری پر بنائے۔ لکھنؤ شاہ کے بارے میں  
ایرانی کتابوں میں حوالہ جات ملتے ہیں۔ یہ بزرگ کیسے کہو گئے ہیں؟  
اور بھیوارہ کو ہی کیوں اپنی سکونت کے لئے چنا؟ اس کے بارے  
میں تفصیلات صرف قیاس اُرائیوں تک محدود ہیں

ہر لشیزِ مسند رہ جیسا ہوا کے قدیم تاریخی استھانوں میں  
صرف جیا دلوی کا مندرجہ محفوظ ہے جس کی  
حال ہی میں صرفت ہوئی ہے۔ جیا دلوی استھان کا ذکر دھاریک  
کتب اور مہاتماوی میں ملتا ہے۔ جیا دلوی کا ظہور کیسے ہوا؟ اس  
کا ذکر پہلے آچکا ہے۔

ہر لشیزِ مسند راجہ زبیر سنگھ نے وجیشور کی قدیم دھاریک  
اہمیت کو منظر رکھ کر تحریر کیا ہے۔ اس نے وجیشور مہاتم کا  
ترجمہ ڈوگر کیا زبان میں سحر وایا تھا (مگر مجھے اس کی کاپی حاصل نہ  
ہو سکی۔ شیریہ علمی لشیز کی ہی صورت میں اب تک ڈاکٹر  
گردن سنگھ کی اشپریی میں محفوظ ہے)

مہاراجا نے وجیشور پران میں درج "اردناری شور" کی مدتی  
کو سستھان کر کے وجیشور مسند رکی تاریخی اہمیت زندہ کرنے کی  
کوشش کی ہے۔ اندازہ ہے کہ یہ مدتی راجا نے برنگ پر گز  
کے "لورو" گاؤں سے حاصل کی ہے۔ گیونکہ پرانی مقدس  
جگہوں میں "اردناری شور" تیرتھ کا بھی "لورو" گاؤں کے  
سامنے ذکر آیا ہے مگر اس گاؤں میں آج کل یہ مدتی نہیں ہے  
اس لئے اندازہ ہے کہ راجا نے اس گاؤں سے یہ مدتی حاصل  
کی ہے۔ وجیشور مہاتم میں اردناری شور نوری کا وعدہ یوں کی  
سیا اتحادی چعل میں صحیح و ثابت رہنا ممکن نہیں وکھ فی دیتا۔

مندر کے سامنے دو خوبصورت گھاٹ ہیں۔ جنوبی سرے پر بنے  
گھاٹ کے پاس افسیر تھبت کے ایک مندر ہے اور اس کی دلواہ  
میں چند نادر تیال میں جوفن سنگتراشی کے اچھے نمونے  
لقعوں ہوتے ہیں۔ مندر کے بیرونی حصے میں پرانی کے آگے  
مندر کی کوئی خوبصورت سورتی نہیں ہے جس کے دلائے سے پوچا کا پانی  
پاہر جاتا ہے۔

ہر شصت چند مندر چکور چکروں کا بنایا ہے اور اس کے اندر ایک  
"ایکا دشہر مولہ" یعنی پختگ کے گیارہ ننگ پدر پیٹھوکے اور گرد  
اور جیوتی ننگ ان کے اوپر لگا ہے۔ مشہور تاریخی مندر الشیخو  
کی اشر کی ایک سورتی گڑھ اب بھی جنوبی گھاٹ کے پاس قبیل  
ہے۔ مندر کا صحن کافی کشادہ ہے اس میں چار کا درخت ہے  
اور مشہور "کاہ کاہ پل" رکھا ہوا ہے۔

دراصل ہر شصت چند مندر سات مندروں کا ایک گھمپائیکس  
ہے۔ اس کے علاوہ ایک یاتری نواس اور "چھڑی مبارک"  
رکھتے کا آمن بھی بنایا ہوا ہے۔ حال ہی میں مندر کی تجدید  
لو ہوئی جس سے اس تاریخی مندر کی خوبصورتی میں اضافہ ہوا ہے  
اس کے علاوہ قبیل کے عین سیچ میں شوناختہ و جیشور کا مندر ہے  
جس کو "لو گٹ مندر" کہتے ہیں اور حال کی محمدانی سے جو پختگ  
حضرت بابا نصیب الدین غازی کے آستان عالیہ کے صحن میں پلے

گئے۔ تاریخِ دالوں کا خیال ہے کہ وہ اشوك الشکر مندر یا وجہ شکر مندر کے پرانے آثار ہیں۔ اس کے علاوہ "بڑھ محلہ" میں جو شوالہ مندر ہے اس کے متعلق روایت ہے کہ یہاں علَّ دید کے گروہ "سدھوں" رہا کرتے تھے۔ اسی لئے اس مندر کو شیدھ پیچھے مندر کہتے ہیں۔ اندازہ ہے کہ سیدھوں کی دفاتر کے بعد اُس آشرام کو مندر میں تبدیل کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ سختھن کے قریب مغربی پہاڑی پر وجود جیا دیوی کا استھان ہے۔

**باغ دار اشکوہ** باغ دار اشکوہ سرینگر ۱۸۳۴ء کا ٹھیر  
مغل شہزادے دار اشکوہ نے (۱۶۳۲-۵۸) تعمیر کروایا۔ آج بھی زمانہ قدیم کا چار اور گھنٹہ رات اس عظیم تعمیر کی یاد رہتے ہیں تب نے میدانی علاقتے میں اس خوبصورت باغ کی بنیاد دی۔ پرانے زمانے میں دریا کے دونوں کناروں پر بنے ان خوبصورت باغوں کو ملانے کے لئے ایک پل بنایا تھا جس کے گھنٹہ رات آج بھی عہد پارہیز کی یاد دلاتے ہیں۔ اس باغ میں دو تکالب بنے، میں جو چار سہزوں کے ذریعے ایک دسرے سے ملے ہیں۔ دار اشکوہ نے آگرہ کے طرز پر اس باغ کو تعمیر کیا۔

جیسا کہ شاہ جہاں نے تاج محل کی تعمیر کے بعد اس کے ساتھ ہٹنے والے دریا چمنا کے دونوں گناہوں پر خوبصورت باغ بنانے کی خواہش نہ ہر کی تھی۔ مگر بعد میں خانہ چمنی کی وجہ سے یہ فواب خرمندہ تعمیر نہ ہو سکا۔ باغ و لائشکوہ کا دوسرا نام فردی باغ بھی ہے۔ باغ کے مقابلی کوئی پرائیویٹ کا بینا محل، ہمچنانہ دریاں آج کل رہیت ہوئی ہے) اور جو سے تالاپ کی بادا دری اسے آخر تعمیر جیدیہ تک بخوبی رکھتے۔ یہاں چمناہوں کی بہت تباہی ہے شاید تعمیر کے کسی باغ میں چمناہوں کی اتنی تباہی نہیں تھی۔  
باغ میں تقریباً ۴۲۵ کھترہ سبب پھردار کے لئے ہیں۔ دیوار اور چیزیں کے درستیوں کے علاوہ زندگی پرنسپل پھرولوں کی ہمپک ایک بچکوہ پھر رکھا۔ جس کا پرانا کی میں ہے عبارت درج ہے:  
”خدا سے یہ قمر کے قتل دکرم ہے یہ عمارت شاہ جہاں باشا  
تے غلامی کے دودھیں والاشکوہ کے ذریعہ سکر قند کے والوں  
محمد زاہد الی المحسن کی نثاری میں ۴۲۵ رمقانی (۱۰۴۰ھ) مطابق  
۱۶۷۳ء کھل کریں۔ (یہ کہتے آج زیرہ پارہ مسجد میں تھیں توہہ  
اور بہت ہے لوگوں کی ناسے ہے کہ یہی زیرہ پارہ مسجد دراصل  
مسجد دارا فشکوہ ہے)

(یقین کی گا شرائیں ایکو پیدا ہے تیرتے ہمچل اکڑی)

## مصحف حسنی جامع مسجد بچہبڑہ میں حضرت امام حسنؑ کے دست مبارک کا کتابت

گردو، ایک قرآن مقدس میں موجود ہے جس کی زیارت سے  
عوام و خواص نیفیاپ ہوتے رہتے ہیں کہا جاتا ہے کہ اس  
مصحف شریف کے صاحب امام حسنؑ کی حیر کردو سند بھی ہے  
قاضی پیغمبر (قاضی خان) تھا کی مسجد کے شرق میں دریا کی دیواری  
کے نزدیک ایک بہت بڑا پھر ہے  
جس کو (قاضی گو) قاضی کا پھر کہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے حضرت  
بابا داؤد خاکی جو کہ حضرت پا بالفیض الدین غازیؓ کے مرشد  
تھے۔ بھی کبھی بچہبڑہ تشریف لائے اسی پھر پر تشریف کئے  
اور لوگوں کے سال سفر فتویے دیتے۔ بابا داؤد خاکیؓ  
کی مندرجہ ذیل تبرکات آج تک علمہ شاہ خاکی صاحبؓ کے گھر  
میں موجود ہیں۔ حضرت خاکیؓ کے یوم ولادت باسادت کے  
موسم پر خاکی مسجد میں ان تبرکات کی زیارت کوئی چاہتی ہے  
اواعظات شریف دا، کوزہ مقدس دا، کھڑا دا اور گھر نید  
حمام شفیع رسائب یہ حمام قصیر کے مشہور عارف بالله  
معشوری قنافی اللہ غفار صداب را لو

کے مانقوں کا بنا ہوا ہے جو بھیڑ کے کریوہ کے دامن پر ایک پُر  
سکون بانگ میں تعمیر ہوا ہے۔ ہزاروں کی تعداد میں لوگ یہاں حمام  
کو کے صحت یا پ ہوتے ہیں۔ اس حمام کی سنگ بنیاد میں  
میں ڈالی گئی تھی اور آج تک صحیح حالت میں ہے۔

## یاد گاسِ قلنس

غارِ الکھاب نفیر کامل اک صاحب شودہ گرو کے جد بزرگوار  
قاسم صاحب نے جیا دیوبی پہاڑی کے وسط میں ایک فارمحد طائی  
تھی۔ اس غار کے سات گھرے ہیں اور پاہر کی طرف غار کے  
وہاں پر ایک کمرہ ہنا ہے۔ جہاں عقیدت مدد رات کو ٹھہرتا  
ہیں۔ غار کے صحن میں ایک کنوں ہے جو انتہائی گھرا ہے اس کے  
ساکھے ایک غسل خانہ بھی ہے۔ انتہائی پُر سکون جگہ ہے اس غار  
کے چاروں طرف کا نٹوں کے درخت ہیں حال ہی میں پہاڑی کے  
اوپر بنتے رزد دائر نے اس غار کو جزوی لفستان پہچایا۔ کشیر

لہ حمام کرنا دراصل کشیری محاورہ ہے جو لوگ کھڑا ہوں، ٹانگوں اور  
بانڈوں میں درد سکونی کرتے ہیں وہ گرم پکڑے پہن کر اس حمام میں سارے  
جسم کو کھرمی دیتے ہیں اس کے بعد چند ایام تک گرم تاشیر والی  
غذائیں کھاتے ہیں اور اکثر و بشیر صحت یا پ ہوتے ہیں۔

کے مشہور صوفی شاعر عبدالاحد نزدگی اکثر اس محن میں بیکار لطف  
اندوز ہوتے تھے۔

**قدیم سنگ مزار** جامع مسجد کے نزدیک تبرستان میں تھا  
قدیم زمانے کا ایک سنگ مزار جس میں  
ستونی کا نام اور سن وفات شارواز بان میں کندہ کیا ہوا ہے یہ سنگ  
مزار بھیڑاڑ میں مسلمانوں کی آمد کا قدیم ترین توانہ آج تک انتداد  
زمانہ اور حادث سے تحفظ رہا ہے۔ اس کے علاوہ نیو کالونی میں  
کھدائی کرنے پر سلطان شہیر کے دورِ حکومت اور ہرش کے  
زمانے کے کئے کافی تعداد میں ملے ہیں۔ جیسا کہ شکل ٹلا سے ظہر  
ہے ( مملوک غلام رسول زیریک، سیچپر )

**پیھا حاجی رتن بابا** یہ غار کریونہ بھیڑاڑ کے دامن میں  
اس کی لمبائی کا آج تک کسی کو علم نہیں ہو سکا۔ لوگ روایت ہے  
کہ حاجی رتن نام کا خدا دوست شخص اس غار میں عبادت کرتا تھا  
اور پیدل چل کر حج بیت اللہ شریف کافر لفڑیاں بخاں دیا ہے۔ بھیڑاڑ  
کے صاحب کمال بزرگوں میں شمار ہوتے تھے اور اسی غار کے باہر ایک  
بہت بڑا پتھر ہے جسکی شکل اوکھلی سے ملتی ہے۔ لوگ اس کو  
”پانڈو لکنڑ“ کہتے ہیں۔ معلوم نہیں یہ اوکھلی کپ، کیوں اور کیسے  
یہاں پہنچائی گئی تھی۔

سید دہ پیچہ اور سید ہمایار بیل لوگ روایت ہے کہ علی دید کے  
گرو سیدہ مولیٰ بھیڑاڑہ میں ہی  
رہتے تھے۔ ان کو ڈھونڈتے ڈھونڈتے عارفہ بھیڑاڑہ تشریف لائیں  
اور زندگی کے آخری سالن تک بھیڑاڑہ میں ہی سکونت پذیر ہی  
چنانچہ آج بھی ان کے گرو کے نام پر سیدہ پیچہ ہمایہ اور اس  
کے ساتھ ہی وستا پر بننے گھاٹ کو سیدہ یار بیل کہتے ہیں۔

**قرب بھول کی زیارت گاہیں و قابیل دید مقامات**

تیل سنت پوران کے مطابق وحیشور گھیتر موضع ہرناگ انتہا  
سے لے کر گھییر سنگھم اور وشپر کا موضع وچی سے لے کر گلہر تک  
پھیل ہوا تھا۔ اس وسیع علاقے میں مقدس مقامات، ماتا رنجھی یا وکار  
اور قابیل دید جگہوں کی کجھی نہیں ہے۔

قابل دید جگہوں میں "آبشار پیچ پورہ" بھیڑاڑہ سے ۸ کلومیٹر  
دور شمال و مشرق میں بناء ہے اور علاقہ تراں و بھیڑاڑہ کے مدارس  
کے متعالین سیر و تفریح کے لئے یہاں آتے رہتے ہیں۔ قدرتی  
نظرداروں اور انسانی ما تخلیل کی یہ دلفریب جگہ لوگوں کو دعوت نظر  
دیتی ہے۔

**ریسٹ ہاؤس کا ٹھسسو دریائے لدر کے کنارے اور جنگل**  
کے دامن میں بنے قدرتی تھا اس

سے بھر لپید یہ صحت افرا مقام ہمیشہ سیر کرنے والوں کو سکون میسر کرتے ہے  
بھیہاڑہ سے، اکلو میٹر کی دوڑی پر واقع ہے۔

**نالہ آورا :** علاقہ دپن پورہ کا صحت افرا مقام جو بھیہاڑہ پہلماں  
سرک پر موقع "دھوٹو" سے ایک کلو میٹر کی  
دوڑی پر واقع ہے۔ دیودار کے گئے جنگلوں کے بیچ یہ صحت افرا  
مقام سطح سمندر سے ۷ ہزار قدم کی بلندی پر واقع ہے۔ یہاں محکم  
جنگلات کا ایک ریٹ ہاؤس بھی ہے اور اکثر سیلانی اس دلکش وادی  
کو دیکھ کر رطف انداز ہوتے ہیں۔

**نہیں** دریائے لیدر کے کنارے پر واقع اور بھیہاڑہ سے  
تقریباً ۸ کلو میٹر کی دوڑی پر نہیں کا گاؤں آتا ہے  
اپنے دلکش قدرتی مناظر سے بھر لپید یہ علاقہ ٹروٹ مچلی کے شکار  
کے لئے مشہور ہے۔ یہاں سرکاری ریٹ ہاؤس ہے جہاں سیر  
کرنے والوں کو ہر قسم کی سہولیات بہم کی جاتی ہیں۔

**رکھ کھری ڈینگ** بھیہاڑہ سے ۶ کلو میٹر شمال میں محتری ڈینگ  
کا دلکش باغ، محکم جنگلات کی نر سری  
اور بھکم ابریشم کا ایک ڈینگ نسلیشن پلاٹ ہے زر سری کے ساتھ ہی  
عارف بالش بیب دید کا مرقد پر نور ہے۔ دریائے جہلم اور  
لیدر کے ساتھ پربنے اس باغ کی خوبصورتی دیکھنے کی چیز  
ہے۔ اس پر فنا جگہ پر اکثر سکولوں کے بچے اسکرشن کے

لے آتے ہیں۔ فرسری کے نیچے ایک فارست ہٹے بھی بنی ہے۔

**تکمیلہ مقصود شاہ** بیجپورہ سے ۹ کلومیٹر شمالی و مشرقی میں تکمیلہ مقصود شاہ نامی گاؤں آتا ہے۔ اس

کی خصوصیت یہ ہے کہ گاؤں چاروں طرف سے اوپنجی اور پنجی ہمالیوں سے گھیرا ہوا ہے اور نیچے میں تھوڑی سی ہموار زمین بیہاں نشکل سے

دس پندرائگھرانے آباد ہیں، بڑے بڑے چنار کے درخت اور دوسرے پیڑی پوڑوں کی کثرت انسان کو سوچنے پر بھیزد کرتی

ہے۔ کہ کیا وہ گشیر میں ہی ہے یا کسی اور دنیا کی سیر کر رہا ہے یا کسی رشی کے آشram میں پہنچا ہے جہاں نہ تو بیرونی دنیا سے ملپ کا کوئی ذریعہ ہے اور نہ انسانی شعبدقل سنائی دیتا ہے اکثر سکواؤں کے بچے یہاں اکسکرشن منانے آتے ہیں۔

**پر تھام فارم زریتہ لپورہ** اگر انسان کو قدرت کی کاریگری کا

مشابہ مطلوب ہو تو اسے ٹھوڑی بڑی بڑیوں کے

فارم زریتہ لپورہ کی سیر کرنی چاہیے۔ یہاں قدم قدم پر ایک

حقیق کے لئے مواد دستیاب ہے کہ قدرت نے معمولی جڑی بڑی بڑیوں میں جو اکثر ہماری تفدوں سے گندتی ہیں کتنا شفا پوشیدہ رکھا

ہے یہ فارم بیجپورہ کے سفر بیس ۹ کلومیٹر کے فاصلے پر

قام کر ہوا ہے۔

## تیارات گاہ میں

**شیخ عبدالرحمان کنلو فی** آپ کا مرقد کنلوں میں مزدودگر  
پورہ کے ایک طرف چنار کے پاس ہے۔ ہر سال وہاں شعیں  
جلوکر پڑا غال کیا جاتا ہے اور کچھ عقیدت مندرجہ ہو جاتے ہیں مرقد  
شیخ موبوہہ ڈاک گھر دلائی دیباںی بنک کے سامنے سڑک کے  
دوسرے طرف واقع ہے۔ اسی جگہ اب پڑا چنار گھر ہے۔ آج  
سے ڈھائی تین سو سال پہلے شیخ عبدالرحمان سلسہ کبرویہ کے زبرد  
پہمیز گار و عامل پیرو گذرے ہیں۔ فتحات کبرویہ میں عبدالواہب  
لوزی نے ان کا ذکر کیا ہے۔

**مقعمہ شاہ صاحب تکیہ بیل** مقعمہ شاہ صاحب مادرزاد  
ولی تھے پنجورہ شوپیان کے  
رہنے والے تھے بچپن میں ہی دنیاوی عیش و آرام چھوڑ کر راہ حق  
کی جانب چل پڑے پہلے موضع کندھی پورہ میں قیام کیا۔ مگر یاں  
کا ماہول راس نہ آیا پھر پھار لیوں سے گھر سے ہوئے تنہا مقام  
تکیہ بیل میں سکونت اختیار کی۔ زندگی کے آخری دم تک وہی قیام  
کیا کیونکہ یہ جگہ دنیا سے جیسے الگ تھلک گھنٹے جنگلوں سے گھری  
ہوئی تھی۔ آپ حضرت بالفیض الدین غازی کے خاص خلائقوں میں  
شمار ہوتے تھے۔ ہفتے میں صرف ایک بار اپنے مجرے سے نکل کر

بیکھاڑہ کی جامع مسجد میں نماز پڑھتے اور وعظ فرماتے۔ ان کی رؤحانی عقلت کا اعتراف اس بات سے کرنا پڑتا ہے کہ مجھ کے روز لوگوں کا حجم غیر ان کے استقبال کے لئے بیب دید کے آستانی پاک کے قریب متکر رہتا۔ بتایا جاتا ہے کہ ۲۵ مارچ ۱۹۵۵ء میں واصل حق ہوئے۔

**حضرت قاسم شاہ والگ نامہ** والگ نامہ میں پچھاڑی کے واحد نام میں مدفون ہیں یہ انتہائی اپر سکون جگہ ہے۔ یہاں ہر سال دس اپریل کو میلہ لگتا ہے۔ آستانی پاک کے سامنے مشہور نارنجی پشیر ہے جسے "ہستی گران" کہتے ہے۔ جس کا ذکر راج ترکمنی میں ہوا ہے قاسم صاحب والگ نامہ کے ہی باشندہ تھے زبردست پر نیزگار اور عارف باللہ تھے۔

**زوال پایہ حاب کسری ڈینگ** پاکیال صوفی بزرگ،  
مشقی اور عاصمہ کی اہات

بزرگ تھے۔ ان کے متعلق یہ کہا ولت بہت مشہور ہے کہ شب قدر کی مبارک رات کو سحر سے تھوڑی دیر پہلے دنیا پر وضو کر رہے تھے جب فارغ ہو کر سحر سے ہوٹ تو چاروں طرف پیڑ پو دوں کو سر سمجھو دیکھا اور یہ حیران کن منظر دیکھ کر خود بھی سمجھو دیز ہو گئے آج بھی شب قدر کے مقدس ہنوار پر سحر کے وقت یہاں مغل سماع ہوتی ہے اور سورج نکلنے سے پہلے ختم ہوتی ہے

ال کے خادم جو آستان عالیہ کے پاس ہی رہتے ہیں نہ خود حقہ  
پیتے ہیں اور نہ کسی کو اس کی اجازت دیتے ہیں۔

**حضرت بابا نیکو رشی نانل** حضرت بابا نیکو رشی موضع نانل  
میں آسودہ ہیں۔ روایت ہے  
کہ زمانہ قدیم میں تین دوستان خداوارو موضع ہوتے۔ حضرت  
نیکو رشی کے دو خادم "یڈی کی پڑر" اور "بھی پنڈٹ" دلوں پڑے  
انہماں سے حضرت رشی کی خدمت کیا کرتے تھے۔ دلوں کی  
ذریت آج تک موضع مذکورہ میں آیا دھے۔ لیکن حضرت مجرد  
درندگی گزارتے تھے۔ رحمت حق ہونے کے بعد انہی نانل پیرا پورہ  
میں سپرد خاک کیا گیا۔ ان کے مرقد مقدس کے اروگر د  
ایک چبوڑہ تعمیر کیا گیا۔ بعد میں چبوڑے کے ایک طرف ذیلہ نانل  
خواجہ عبدالغنی ڈار نے ایک مسجد شریف تعمیر کروائی۔ خواجہ نوادریں  
ڈار نے چبوڑے کو ایک پورا لوگ آستانا میں تبدیل کروادیا۔  
آج کل آستانہ عالیہ کے ایک جاہب جامع مسجد تعمیر ہوئی  
ہے جامع مسجد کی تعمیر خواجہ غلام نبی وانی کی نگرانی میں تکمیل کو  
پہنچا۔ جو بہت عرصے تک صدرا وقف رہے ہیں۔ ان کے بعد  
خواجہ عبدالغنی کھانڈے صدر اوقاف کی مسامی جملہ سے دلکش  
اور شایان شان ڈیورہ تعمیر کروائی گئی۔ رشی مذکورہ کی آمد  
آج سے تقریباً ۲۰۰ سال قبل واقع ہوئی ہے آپ صاحب

کمال رشیق تھے۔ آستان عالیہ کا کلس بہت قدیم زمانے میں تعمیر کیا گیا تھا اور اس کی چوب کاری آج تک بے شان ہے۔ نائل میں ہر سال اور اپریل کو لشی کا چڑاغال پوتا ہے اور دو تین روز تک میلہ لگتا ہے۔ اور اپریل کی شام کو صرف دال اور انڈے پکوائے جاتے ہیں جو کوشت خوری اس شام کو ترک کی جاتی ہے۔

**ثہہ باب حب** صاحب کمال بزرگ و صوفی مشن تھے ڈیروی  
بیہودہ میں دفن ہیں مگر ان کے ترقہ پر کوئی آستانہ تعمیر نہ ہوا ہے کیونکہ روایت ہے کہ انہوں نے اپنے طلبیوں سے اس قسم کی وصیت پہنچی ہی کی تھی۔ وہ گھنام زندگی تہہاشیمنی زیادہ پسند کرتے تھے۔

**سعید کرم الدین بغدادی** داگہ نامہ صریحہ سڑک پر پتی بلے پار کے نزدیک ان کا آستانہ عالیہ ہے۔ ہر سال بیساکھ میں یہاں عرس منایا جاتا ہے جو حضرت امیر گیریز کے ساتھ گشیر تشریف لائے اور صریحہ کے گاؤں میں ساری زندگی یادِ الہی میں گزاری۔

**سعید شاہ تورانی پازال چورہ** صاحب کمال اور متھی صوفی حیران کن اکشاف و گرامات والبستہ ہیں۔ یہ آستان عالیہ اس لئے بھی تاریخی اہمیت کا حامل ہے کہ یہاں ہر سال ایک بزرگ

گھوڑہ سے پر سوار ہو کر میلہ بھیہاڑہ میں خفرگت کرنے اور آستان  
عالیہ حضرت غازیؓ صاحب میں حاضری دینے آئی تھا۔ اس  
بزرگ کے ساتھ پر اروں لوگوں کا کارروال چلتا تھا۔ اس نے میلہ  
مہراڑہ "کہتے تھے مگراب یہ رسم جاری نہیں رہی۔ میلہ بھیہاڑہ  
کو کشیری شفاقتی تاریخ میں کافی اہمیت حاصل ہے کیونکہ یہ میلہ  
۱۵ دن تک جاری رہتا ہے اور کشیر کے اطراف و اکناف سے  
لوگ تاپھ کرتے والے لوگ جنہیں "بانڈ" کہتے ہیں یہاں جمع ہو کر  
رقص کا زبردست منظر ہرہ کوتے ہیں۔ اس رقص کو کشیری میں  
دمبائی یا "دمالو" کہتے ہیں۔ کشیر کے صوفی مشائیں اسی  
دمبائی کو دیکھنے کے لئے کافی تعداد میں بھیہاڑہ میں جمع ہوتے  
ہیں۔

ورنگ نہ عنہ لورہ یہ مقدس پیشہ جس کا تذکرہ نیل مت پوران  
میں ہوا ہے زیرینہ پورہ گاؤں میں جو بھیہاڑہ  
کے مغرب میں۔ اکلوٹیہ کی دوری پر واقع ہے۔ آج بھی اپنی  
آن بان سے جاری ہے۔ ایک لوگ روایت کے مطابق جو آدمی  
ئی سال کے پہلے دن اس پیشے میں نہا کر دن بھر بے کھائے رہ  
کر یاد اپنی میں مشغول رہتا ہے۔ آنے والا سال اس کے لئے  
رحمت ثابت ہوتا ہے اسی لئے آج بھی نوزاد را کی پہلی اماوس کے  
دون عقیدت مندوں کی کافی تعداد اس پیشے میں نہا کر اور پڑھا

پاٹھ کر کے فرجعت حسوس کرتی ہے۔ یہ چشمہ کافی گھبرا ہے اور اس کا پانی نیلگون کے بجائے سیاہی مائل ہے یہ شید اس لئے کہ چشمے کے اروگود آٹھ دسی چندار ہیں جن کا سایم ہمیشہ چشمے پر مدد ہتا ہے یہ چشمہ تاریخی اہمیت کا حامل ہو گر بھی عدم تو جبھی کاشکار ہے جس کے شیئے میں نالہ سوپنے میں بتو تیز رونالہ اس کے قریب ہتا ہے اس کی بیرونی سطح کو کریدہ رہا ہے۔ اگر اس کی طرف خواز" توجہ نہ دی گئی تو ایک دن یہ خوبصورت اور پر سکون پیشہ صرف تاریخی لکھاں میں ہی نظر آئے گا۔

**زیریست شاہ ہمدان و پیشہ** موصوع و پیشہ یادہ اڑ سے اکٹھا  
شمال اور سب میں واقع ہے  
یہ ایک تاریخی گاؤں ہے۔ راج تملق کے مطابق و پیشہ یونیورسٹی  
کے محلہ، قلعہ سفرا اور علی درجے کے رشتہ اسی گاؤں میں سکونت  
پذیر تھے۔ اسی تاریخی گاؤں کو بانی مسلمانی سیدیہ علی ہمدان نے  
اپنی قیام گاہ بننا کر علاقہ مرزا کو سفرزاد کیا۔ عصرت ہمدان " تین بار  
خشیر تشریف لائے اور ہر بار کی تشریف آدھی پر موصوع و پی  
کی سر زمینی عصرت کی قومیتی کا شرف حاصل کو گئی۔ آپ تبلیغ  
کام کے نیاں ایک خانقاہ کی شکنیہ بنیاد ڈالی۔ اس بارکت  
بجگہ نو " خانقاہ اعلیٰ بخت ہیں۔ اور یہ خانقاہ کشیر کے متبرک  
اسلامی اٹاوشی میں سر نہست قصور ہوتی ہے۔

**متکلادیوی، ویچی** دیچی کا تدبیم تاریخی نام و شپھکا ہے۔ اس مقدس گاول میں وجیشور و شرو و حالیہ

(یونیورسٹی) میں کام کرنے والے بڑے بڑے عالم و قابل سکالر رہا کمرتے تھے۔ جیسا کہ راجا گوپا و تیہ کے تذکرے میں بیان ہوا ہے۔ کہتے ہیں کہ ایک دن عالموں کی اس بستی میں ایک بدکرد़ آدمی تے ایک سختا و نامہ جرم کیا۔ مجرم کو راجا کے سامنے پیش کیا گیا۔ راجا کی آنکھوں میں آسمان آگئے کہ ایک برمبن عالم جو دنیا کو نکی کا درس دیتے دالا ہو خود گناہ اور برافی کی دل دل میں پھنس جائے راجا نے انتہائی غصے میں میان سے تلوار نکال کر نوجوان برمبن کا سر قلم کرنا چاہا مگر راجا کے عقائد و ذریز ستر دان نے راجا کا ہاتھ روک کر کہا "راجن! آپ کے لئے ایسا کام کرنا شو بجا نہیں دیتا جس پر ابھر کو راجا کی پر نام کرتے ہیں اس کا حل راجا کے ایسا شاستریوں کے اہلیوں اور گھنیتیریہ دھرم کے خلاف ہے۔

اسے نیک راجا! پھر آپ میں اور اسی مجرم میں کوئی فرق نہیں رہتا و ذریز کی پاؤں کا راجا پر اثر ہوا۔ اس نے تلوار میان میں رکھ دی۔

اور ذریز سے سزا تجویز کرنے کو کہا۔ ذریز نے کہا کہ اے راج! اس سمجھ عقل برمبن کو وجیشند سے و شپھکا تک گھسیط کر لینا پڑا ہے۔ اور راستے کے دونوں طرف لوگ اس برمبن کو دھنکاریں۔ راج کو تجویز پسند آئی۔ چنانچہ راجانے سپاہیوں کو حکم دیا کہ مجرم کو و شپھکا

تک گھٹیت کر لے جاو۔ جب مجرم کو اپنے گھر کے پاس پہنچا یا گیا  
 تو اس کی موت واقع ہوئی۔ برہمنوں کی سبھانے فیصلہ کر دیا کہ  
 مجرم کو جلانے کی اجازت نہ دی جائے۔ اسی اثنامیں مجرم کا باپ  
 ”رتن دیو“ جو زبردست دلیوی اپاسک تھا اور ہر مکٹ یا ترا کو  
 گیا ہوا تھا اسی دن والپس لوٹا جب لڑکے کی لاش آنکن میں بے گور و  
 گفن . . . دیکھی تو سکتے میں آگیا۔ آخر ما جرا کیا ہوا؟ جب  
 اس نے سارا حال سننا تو افسوس سے ہاتھ ملتارہ گیا آخر برادری کے  
 پاس جا کر گڑ گڑا کر رونے لگا کہ اس کے بیٹے کو جلانے کی اجازت  
 دی جائے مگر انہوں نے بوڑھے آدمی کے مجروس جذبات اور جوان  
 بیٹے کی موت کا صدمہ خاطر میں نہ لا کر بوڑھے کو دھنکا را۔ مایوس  
 نامراد باپ والپس گھر لوٹا۔ اسی اثناء رتن دیو کو ایک خیال آیا  
 رات کی تاریکی میں اپنے بد نفیس بیٹے کو کانڈے پر اٹھا کر پاس  
 کے ایک جنگل میں جہاں محمولی سی فلار تی تھی اس کے اندر جلا گیا بیٹے  
 کا سراپی پتھلیوں میں رکھ کر زار و قطرار رونے لگا اور اشت  
 دلیوی ”منگلا بھگوتی“ کو اپنی حکمر بھر کیا تھا نہ تختنے والے آنسوں  
 کے ذریعے سناوارا۔ تین دن اسی حالت میں لزد گئے آخر تیسری  
 رات کو گچھا میں زبردست اجلاکچیل گیا۔ رتن دیو نے حیرت سے  
 سینگاہ اٹھائی تو منگلا بھگوتی کو سامنے پا کر خوشی سے اچھل پڑا۔  
 ماتا نے کہا ”پسٹر بول کیا چاہیئے؟“ ”رتن دیو نے رندھے

ہوئے گئے سے کہا " ماتا بھجے کچھ نہیں چاہیے ۔ میں اپنے برلن فیب  
بیٹھے کا انتم سنکار کرنا چاہتا ہوں جس کے بھجے اجازت نہیں ملتی " بھگتو  
نے کہا " پیارے بھگت ! تمہارا بیٹا تم سے پہلے نہیں مرے گا اور یہ  
تپسوسی ، گیان والا اور پرم سادھو بنے گا اور تمہاری مکتی پوری  
اور جو بھگت پاپ کروں سے توبہ کر کے سچے من سے ایشور پر اپنی کی راچا  
سے میرے پاس آئے اس کے سب مسائل حل ہوں گے اور یہ کہہ کر  
روشنی غائیب ہو گئی جوان بہمن جیسے نیند سے جھاگ پڑا ۔ وہ کئی سال  
اسی گچھا میں چھپا رہا اور اپنے گناہوں سے توبہ کر کے یادِ الہی میں اتنا  
مشقول ہوا کہ اُسے اپنے آپ کی بھی سُدھ یہ دن رہی ۔ بہمن لڑکا  
ایشور کی مہربانی سے بہت بڑا لشی ہن گیا۔ جس کے درشن کے لئے لوگ  
دُور دُور سے آنے لگے ۔ یعنی تیرتھ کی ششک اختیار کر گئی اور آج  
یہی سیہاں نوراترا کے تیسرا دن یا ترا ہوتی ہے دُور دُور سے  
لوگ ماتا کے درشن کو آتے ہیں ۔

**ستکیہ لسم اللہ صاحب** دریائے جہلم کے کنارے دیوگی یا یوں  
کھلاوت والا بزرگ لسم اللہ صاحب نام کا چھوٹے سے جھرے میں  
رہتا تھا ۔ حقیقت نمیزی کے ساتھ والہا نہ عشق رکھنے والا عاشق

جو بیشتر وقت کے لئے تصور غصت کے روز میں ڈوب کر بیرونی دنیا سے اتعلق رہتا تھا۔ ان کے بے شمار خادم اور طالب تھے۔ ان کی وفات کے بعد ان کا جماعت "بسم اللہ صاحب کاتکیہ" کھلانے لگا، اور آج کل یہاں خوبصورت مسجد تعمیر ہوئی ہے۔

بaba الفقیب الدین غازی اور ان کا نور نامہ ابوالفقیر ابوالثیب

کشمیر کے خطپم روحانی بزرگ مانے جاتے ہیں ان کے والد کا نام شیخ میر حسین رازی (رأى) تھا وہ اپنے وقت کے اعلیٰ پایہ کے عالم تلقی اور پرہیزگار بزرگ تھے۔ انہوں نے اپنے بیٹے کو عربی اور فارسی علوم کا ماہر بنایا۔ حضرت بابا الفقیب الدین غازیؒ کا زمانہ ۱۵۶۹ء سے ۱۶۲۷ء تک رکنا جاتا ہے ان کا مرقد پر نو کشمیر کے مشہور تاریخی قلعیہ بجھیوارہ میں سر بیج خانہ و عاصم ہے۔ ان کا مرقد ایک زیارتگاہ کا درجہ رکھتا ہے۔ اپنی ستر سالہ عمر شریف میں جو تقابل تعریف اور اصلاحی کارنامے سنایاں حضرت غازیؒ نے انجام دیئے ہیں۔ ان میں افضل قرین کارنامہ فارسی زبان میں تحریر کروڑہ نور نامہ ہے "اس نور نامے کے قدیم قرین شیخ ریسیح لا سیریری میں ۱۵۰۵ء اور ۱۵۵۷ء مختلط نمبرات کے تحت محفوظ ہیں۔ ان دو خطوطات کی تحریریوں میں بعض جگہوں پر فرق دکھائی دیتا ہے۔ حضرت علمدار کشمیر شیخ نور الدین نورانیؒ کے

حالاتِ زندگی و کرامات، نیز ان کے خلیفوں اور کشیر کی چند تبدیل  
 ساز شخصیتوں کا بیان کم اور پہلا تذکرہ ہے اگرچہ اس ابھم تاریخی  
 دستاویز کا سند تحریر حضرت علیحدہ<sup>ر</sup> کشیر کے دوسراں بعد  
 عمل پندرہ ہوا ہے۔ تاہم اس کے مطابع سے ایک بات عین کوئی  
 ہے کہ غازی<sup>ر</sup> صاحب کے سامنے کوئی ایسی دستاویز تھی جو حضرت  
 علیحدہ<sup>ر</sup> کے وقت میں ہی تحریر ہوئی ہے۔ مگر مشکل یہ ہے کہ حضرت  
 غازی<sup>ر</sup> نے ایسے کسی مأخذ کا نام تحریر میں نہیں لایا ہے پھر بھی یہیں  
 ان چار ماخذوں کا اندازہ پورتا ہے جو حضرت غازی<sup>ر</sup> کے سامنے قرار  
 نامہ تحریر کرتے وقت رہے ہیں۔ ان میں حضرت علیحدہ<sup>ر</sup> کشیر  
 کے ہم عصر اور پڑشاہ کے عوامی شاعر ملک الشعرا و ملا احمد کشیری  
 کا نامہ نامہ سرفہرست ہے۔ مگر ملا احمد کے باقی تخلیقی کارناموں کی  
 طرح یہ نور نامہ بھی ابھی تک نظریں سے اوچھیں ہے۔ حضرت  
 غازی<sup>ر</sup> کے نور نامہ کا دوسرا مخفق ماخذ یا پول کہیں کہ نور نامہ  
 تحریر کرنے کی تحریر کی کا ماخذ حضرت بابا داؤد خاکی<sup>ر</sup> کا رشی نامہ  
 ہے جو "قحیدہ لامیہ" کے نام سے مشہور ہے۔ حضرت با با  
 داؤد خاکی<sup>ر</sup> غازی<sup>ر</sup> صاحب کے پیسر کامل تھے ہیں لیکن ہے کہ  
 خاکی<sup>ر</sup> نے نور نامہ کا پس منظر اپنے مرید صادق کیلئے  
 تحریر کیا ہو۔ اس کے بعد اپنے غریر<sup>ر</sup> الب کو باقی حصہ کمل  
 کرنے کی فہماشی کی ہو مگر حضرت غازی<sup>ر</sup> نے ایسی کسی عملی تحریر

کا تذکرہ نہیں کیا ہے بلکہ انہوں نے اپنے کسی مانع کا نام بھی نہیں  
 لیا ہے۔ اس طرح سے نور نامہ کا محققاً طریقے سے جائزہ پیش  
 کرنا بہت مشکل ہے۔ تحقیقی عمل میں رکاوٹوں کے باوجود نور نامہ  
 قدیم کتب میں تہذیب معتبر کتاب لفظوں میں ہوتی ہے۔ اس کے پہلے  
 تذکرہ ریشیاں کی کوئی دستاویز میر نہ ہوتے کے سبب یہ کتاب  
 بنیادی اہمیت کی حامل ہے۔ خاصکر علمدار کشیش<sup>ر</sup> کے حالات زندگی<sup>ا</sup>  
 روحانی کارناموں کا ذکر جب ووسرے ریشی ناموں میں ملتا ہے  
 وہ سب غازی صاحب<sup>ر</sup> کے نور نامہ کو معتبر مانع کا درجہ دیتے ہیں  
 اس حقیقت کا اعتراف کرنے والوں میں فارسی ریشی نامہ (ریشی<sup>ر</sup>  
 نامہ) کا متفق بہا والدین متو "منظوم تاریخ ریشیاں" کے  
 مصنف مولانا عبد الوہاب شایق، "نور الدین نامہ" کے مصنف بابا  
 کمال صاحب، "دیکش ریشی نامہ" کے مصنف بابا خلیل، ممنظوم  
 تاریخ کشیش پانچ سلیمان معرف میر سعد اللہ شاہ آبادی<sup>ح</sup>  
 شامل ہیں

راجہ سکھ جیوں مل کی فرمائیں پر جب شایق کشیشی شاہ نامہ  
 تحریر کرتے ہیں تو اپنی معنگ کر کتاب کی ابتداء سے بندے  
 شروع کرتے ہیں نہ رقم کردہ باب الفیض ولی  
 بیان در کتاب مناقب علی  
 شایق نور نامہ کو "کتاب مناقب" سے یاد کرتا ہے

اور لوز نامہ کے خالق کو ان الفاظ میں خراج عقیدت پیش کرتا ہے  
 ہماب را وکی خارف معتبر لفیب لیسیب و ستدہ کسیر  
 دراں لوز نامہ رقم ساختہ چوائی کاخ وحدت بسرا دامت  
 یہ بات تسلیم کرنی ہوگی کہ لوز نامہ میں حضرت علمدار کشیر کے  
 حالاتِ زندگی انتہائی دلپذیر انداز میں تحریر ہوئے ہیں۔ حضرت شاہ  
 ہمدان<sup>ر</sup> کے فرزند ارجمند میر محمد ہمدانی حضرت شیخ کی روحانی فقیلت  
 کا تذکرہ مُن کر اس روحانی پیکر سے ملاقات کرتے خود چرار شریف  
 تشریف لے جاتے ہیں۔ اور حضرت شیخ کی عاجزی و انکساری کا یہ  
 حال ہے کہ ایک میل نشانے پاؤں چل کر حضرت ہمدانی سے ملاقات کرتے  
 ہیں۔ حضرت میر محمد ہمدانی<sup>ر</sup> اپنیں چرار شریف میں ہی خط ارشاد  
 عطا کرتے ہیں۔ غازی<sup>ر</sup> صاحب کی تحریر کے مطابق حضرت علمدار  
 کشیر ۴۳ سال کی عمر تک خالی پیکر میں جلوہ گر ہے۔ حضرت  
 غازی<sup>ر</sup> صاحب کی نظر میں علمدار کشیر اس نئی فکری لہر کے موجہ  
 ہیں جس کو کشیریت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ انہوں نے  
 ہی سیاں کی نکری اساس میں تجھڑائی پیدا کی، جس سے یہ سر زمین  
 امن و آشتی کا گھوارہ بن گئی۔ وہ انسان دوستی، رواداری اور  
 آپسی بھلی چارے پر زبردست گور دیتے تھے۔ حضرت غازی<sup>ر</sup>  
 فرماتے ہیں ۱۰ شیخ لوز الدین کو لوز از خاک او آید بیرونی  
 نیف گوناگون زر و حب پاک او آید بیرونی

پچ تو یہ ہے کہ حضرت بابا نفیب الدین غازیؒ مجھی اسی رنگ میں  
 رسمیجاتے ہیں وہ گشیریت کے میناں نور، روحانیت کے غظیم میناں  
 اور وجودانیت کے پرستار حضرت علمدار گشیری کی بارگفت ذات  
 سے بہت متاثر ہوتے ہیں۔ میں یہاں محفوظوں کی طوالت کا احساس  
 کر کے ان دو بزرگوں کی چار مشترک خصوصیتوں کا تذکرہ کروں گا  
 جس طرح شیخ کامل کو شیخ العالم علمدار ملک گشیر یا حضرت شیخ  
 نور الدین نورانی کیپلانے کے بجائے "شندہ ریوش" یا خالص "شندہ"  
 کہنا یہی جعل لگاتا تھا۔ اسی طرح حضرت غازیؒ کو ابو الفقر ایا حضرت  
 نفیب الدین غازیؒ کے بدلے "لفیب گشیری" یا خالص "لفیب"  
 کہنا جعل لگاتا تھا۔ جیسا کہ نور نامہ میں تحریر ہوا ہے۔ دوسری  
 خصوصیت جو دونوں روحانی بزرگ بالا مذکوتوں میں مشترک ہے  
 وہ یہ کہ دونوں گشیری کے پچھے پچھے کو رو حانی و مادی لمحاظ آباد  
 و سیراب دیکھا چاہتے تھے۔ دونوں اپنے خطیبوں کے ہمراہ گشیر  
 کے پچھے پچھے میں گھوسمے ہیں۔ اور لوگوں کو صراطِ مستقیم پر  
 چلنے کی تاکید کرتے تھے۔ تیسرا بات یہ کہ دونوں اہل گشیر  
 کو بالاحاظِ ذہب و ملتِ دل کی گھرائیوں سے پیار کرتے تھے  
 اور ان کا بھسلہ چاہتے تھے۔ اس کا ثبوت حضرت نفیب الدین  
 غازیؒ کے خلیفہ خاص بابا داؤد مشکوائقی کی کتاب اسرارِ الایمان  
 پڑھنے سے ملتا ہے۔ چونکی بات یہ کہ دونوں نے ساری عمر

عشق کے پوشیدہ روز میں غوطہ زن رہ کر لذات دنیا کو یکسر  
چھوڑ دیا۔ ساری عمر تک رد ذکر، وعظ و تبیغ و ذکر الہی میں  
مشغول رہے۔

لور نامہ کی سب سے بڑی خصوصیت حضرت شیخ کی کرامات  
میں سب سے بڑی کرامت ان کا عرفانی کلام ہے جس سے حضرت  
غازیؒ کے فدقِ جمال اور علمی و ادبی بصیرت کا اندازہ ہوتا ہے  
اگرچہ حضرت غازیؒ خود شاعر تھے مگر ریشیاں کشیر کی محبت  
میں چند بے ساختہ شعر کہئے گئے ہیں۔  
روشنی شمع دین از ریشیاں است رونمائی رہیقین از ریشیاں است  
لور افشاں چوں ارم از ہر طرف گوشه ہر آستان از ریشیاں است  
مگر حضرت غازیؒ کو جلد ہی شعر گوئی میں دست ورث نہ ہونے  
کا احتمال کیا ہوا ہے۔ چنانچہ رقمطران ہی میں  
شعر گفتگ پیشہ در ویش تیمت پیشہ در ویش در ویش است  
خود شاعر نہ ہونے پر بھی حضرت غازیؒ زبردست شعر فهم  
اور سخن شناس تھے۔ حضرت شیخ کے کلام کا انتخاب اور لور نامہ  
میں اس کی بے مثال تشریع خواہ بات کا ثبوت ہے چنانچہ  
نندہ ریشی کے کلام کا جائزہ پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں  
”بیرون کشیری طبعی موزون داشت“ ایک بسیجن  
ہائی خوبگفتگی۔ کلام وی مشتعل بر پند ولنیجت است مفتر و محن

آں کلام عین شریعت و طریقت و معرفت و حقیقت است۔ اگر سالکان را و شریعت و طریقت بشعر حضرت شیخ بہوش تمام گوش دارند و مطلع رکنند۔ حاجت یکتا بہای دیگر ان نباشد۔  
(ڈاکٹر مراغونب بانہائی)

ایس پی گپتا کا یہ کہنا صحیح ہے کہ ہر سمحانہ حسن تمدن ہے کوئی تمدن اپنے ماخول، خوام اور تواریخی حالات کا پسیدا کر دہ ہوتا ہے۔ چاہیئے اس پر دوسرے تمدن کے کتنے ہی اثرات کیوں نہ پڑیں مگر یہ اپنی الفراودیت کو ہمیشہ گھسی نہ کسی طریقے سے فاکم رکھتا ہے۔

اسی پس منظر میں پھیلی چند دہائیوں سے چرخہ نامہ، گنجہ پہ کوال اور سمحانہ کا نام عالمی آثار قدمیہ کی کتابیوں میں جگہ جگہ لکھ گیا۔ کشیر کا ایک خاص جغرافیائی ماخول ہونے کی وجہ سے یہاں کا معاشرتی نظام اپنے انداز سے پسپتار ہا۔ جب تک نہ ہم قبل از تاریخی ماحذوں کی طرف توجہ دیں تب تک ہم اپنے تمدن کے خدوخال کو اچاہر نہیں کر سکتے۔ ان ہی تمدنی اسماں کے نشانات واضح کرنے کے لئے سمحانہ ایک خاص اہمیت کا حامل بن چکا ہے۔

قصہ بجیہاڑہ سے ۲ کلومیٹر اور شہر سرینگر سے ۷۸ کلومیٹر دوڑ جنوب کی طرف ایک گاؤں ہے جس کا نام

لے سمجھنے ہے۔ آج بھی یہ گاؤں اسی نام سے مشہور ہے۔ اسی گاؤں کے ساتھ ایک کرلوہ ہے۔ جس کو ٹرکہ در ورڈ (پہاڑی) کہتے ہیں۔ ٹرکہ در کا ذکر ہماری تاریخی کتابوں میں درج ہے۔ چکردار میں چکردار کا بگڑا روپ ہے۔ اس تعلق سے یہاں ولیشنا کا تیرتھ تھا۔ یہ جگہ ایک تھوڑی پہاڑی ہے جس کے اوپر ہمارہ حمیدان ہے اس کے اوپر اس وقت طوطک شاہ صاحب کا مقبرہ اور ایک چنار ہے۔ اس کے چاروں طرف خشک کھیت ہیں اس کے ساتھ ہی پھروں کا ایک چھوٹا ترہ ہے جس میں کچھ قبریں ہیں۔ مرکزی آثار قدیمہ کی طرف سے محمدانی کا کام ۸، ۷، ۶، ۵ میں شروع ہوا۔ یہ محمدانی کا کام ایچ کے نزدیں "کی سربراہی میں شروع ہوا۔ ایں ایں شالی اس کے معاون تھے۔ محمدانی کے دوران میں میٹر زمینی سطح موسمنی تباہ کاری سے خراب ہو چکی تھی۔ اس کے نیچے زمین کا ایک فرش تھا۔ جسمیں سفید مٹی کے آثار پائے گئے۔ اس فرش میں کچھ سرخ مٹی کے برتن جن کا تعلق ابتدائی تواریخی زمانہ سے تھا۔ ان برتوں میں کوزے، مرتبان اور رکابیاں میں۔ اس کے علاوہ یہاں اسینٹوں کی ایک زمین دوڑ نالی بدست آئی جو شید قریبی پڑھتے

---

لے آٹھویں صدی عیسوی میں کوہاے میقعن کہتے تھے

سے پانی حاصل ہوتا تھا۔ اس کھدائی سے چار اوڑار کا پتہ چلتا،  
پہلو دور : اس دور کی دستیاب چیزوں میں رکا بیال، پیلے  
ٹشتریاں، مرتبان اور اوپری گولائی کے بغیر ٹانڈی، مختلف  
مواد سے بنائے ہوئے مالا کے وانے (تبیح کے وانے) الہے  
کے چند اوزار، پیش کے یہکے اور ایک مہر (STAMP) جو  
برائی رسم الخط ہی ہے۔ برتن کے ٹکڑوں میں سرخ چھپوئے  
اور سیاہ رنگ کے ٹکڑے اور پالش کے ہوئے سیاہ برتن ملے  
ہیں۔

دوسری دوسرے دور کی نمائندگی سرخ برتن کر  
رہے ہیں۔ یہ بات قابل توجہ ہے کہ یہ برتن اور ان کی بناءوٹ  
دیکھنے کی چیز ہے۔ ان برتوں میں کھورے، بڑے پیالے  
خوبصورت ڈیزائن کے ڈھنکے، دوات کی شکل کے گولی برتنی  
اور چھپوئے مرتبان ہیں۔

تیسرا دوسرا : اس دور کے برتوں میں علاقائی رنگ  
چھلکتا ہے۔ ان برتوں میں ٹشتریاں، رکا بیال اور مرتبان  
شامل ہیں۔ اگر گھرائی سے دیکھا جائے تو یہ دور وادی کے  
طرحدار اور عالیشان تعمیری کاری گری کا پتہ دیتا ہے۔  
چوتھا دوسرا : ان برتوں کا ہے جو گھر دری میٹی سے  
گھبہار کے چکر پر تیار ہوتے ہیں۔ ان میں مٹی کے پیالے اور بڑے

کوزے والہ نڈیل شامل ہیں۔ ان برتوں کا زنگ ہلکا سرخ ہے۔

تمدنی اور تاریخی پس متظر کا جائزہ لینے کے لئے ہمیں شری آر، ایس بیشٹ کی نگرانی میں تیار کی گئی روپوٹ کا مطالعہ کرنا ضروری ہو گا۔ یہ روپوٹ ۸۱ - ۱۹۸۰ء میں تیار کی گئی۔ اپر آثار قدیمہ نے پہلے دور کو پانچ حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ FABRIC B کے برتن مایہ دار مٹی کے بنے ہیں اور جھبہار کے چکر پر تیار ہوئے ہیں۔ رنگ بھورا، سرخ اور گہرا سرخ ہے۔ ان برتوں میں پکانے کے برتن اور کھانے کے طرح طرح کے برتن شامل ہیں۔ برتوں میں تنگ پتیسیے اور گل دان بھی شامل ہیں۔ FABRIC D میں دو قسم کے برتن شامل ہیں ایک وہ جو چمکدار یخمور سے اور معمولی یخمور سے رنگ والے ہیں افغان میں ریت کی خاصی مقدار شامل ہے۔

تحقیق سے پتہ چلتا ہے کہ پہلے دور میں گندم، جو اورث لی کی کاشت ہوتی تھی اس دور میں یہاں دیوار کے کافی درخت موجود تھے۔ یہ بات تحقیق سے ثابت ہوئی ہے۔

دوسرے دور کے برتوں میں (۴.۰-۶.۰ کی) یعنی شمالی خطے کے سیاہ روغنی والے مٹی کے برتن بھی ملتے ہیں۔ یہاں چھوٹے چھروں کی ایک دیوار بھی ہاتھ آئی۔ ایک سانچہ جس میں تابنے کے سکے تیار

کئے جاتے ہیں۔

تیرے دور کے چمکدار سُرخ یا سُترے رنگ کے پرتوں  
کی پناوٹ نہایت اعلیٰ قسم کی ہے۔ ان میں تھالیاں، گلورے  
اور پیالے شامل ہیں۔ اس کے علاوہ ایک مہرٹی ہے جس پر  
ہندیوناٹی دلوتاکی تصویر بنی ہے۔ یہ محو ہرٹی کی ہے۔

بچوں تھے دور کی خصوصیت یہ ہے کہ اسیں تمیتی پھرول کے  
تسبیح دانے، تانپے اور لوہے کے مختلف اشیاء ملے ہیں۔  
پاپخواں دور اس دور کی عکاسی کرتا ہے جب کشیر میں مدد  
تعمیر کرنے کا سدھہ شروع ہوا اور قن سنگ تراشی عروج پر  
پہنچ گئی۔

۱۹۶۹-۸۰ء میں پروفیسر آر، وکی، بخشی اور ان کے ساتھیوں

نے ۱۹۸۰ء میں ایس این راج گرو - ۱۴م - ڈی کیجاے  
اور دکون کالج کے گرلنگلے کشیر کے چند کریوں پر مٹھی کا گیمیائی  
تجزیہ کیا اور اسی کے ساتھ سمعقون کی مٹھی کا بھی تجزیہ کیا گیا اور  
ان پر تحقیق کا عمل شروع ہوا جس کے نتائج حسب ذیل ہیں:  
۱۔ سمعقون ۲۷/۱۰/۱۳ تاریخ کے ابتدائی ادوار سے گھبرا لعل  
رکھتا ہے ۲۔ مٹھی کے مورثیوں سے اس بات کی وضاحت ہوتی  
ہے کہ کشیر پر کبھی پوناٹی بادشاہیوں کی حکومت تھی۔ اس کے ثبوت  
میں یوناٹی سے اور مہریں پیش کی جاتی ہیں۔

۳  
MAN & ENVIRONMENT ۱۹۸۲ء جلد ۶ کے مطابق سمجھنے

کے مقام پر دو تہذیبوں کی اشاندی ہی ہوتی ہے ایک PROTO-HISTORIC یعنی پیشادی تاریخی دور و دوسرا ابتدائی تاریخی دور جس کو آر کپر لاجی اصطلاح میں PERIOD A.B.C.D. کہتے ہیں۔ اس زبردست تحقیق سے وہ تکمیل سمجھ جاتی ہے جو سنتوں کی پھر اور ہندو یونانی تمدن کے درمیان و قصر ہتا تھا حل ہو گیا ہے۔ یہ زمانہ کا تمدن ۱۵۰۰ قبل مسیح مقرر کیا گیا ہے۔ اور ہندو یونانی تمدن دوسری تیل میں سے شروع ہوتا ہے۔

۴ سمجھنے کے یہ دو تہذیبی وہاڑے ہیں اس بات کا پتہ دیتے ہیں کہ شمال مغربی ہندوستان کے ساتھ کاری گری ہسنگر اشی اور تخلیقی تال میں رہا ہے۔ اگرچہ یہ تعلق کسی تنظیمی مشکل میں موجود نہیں۔

۵ ان دولوں اور وار میں گشیر چاول، گندم اور جو کا استعمال ہوتا تھا۔

۶ تابے اور لوہے کے اوزاروں کا استعمال عام تھا۔ سکوں کا کوارواج بھی ہو چلا تھا۔

۷ دلچسپ بات یہ ہے کہ مٹی کے برتن بنانے کی صفت تے اس دور میں سکافی ترقی کی تھی۔

۸ شری ایس، ایل شالی کے مطابق کچھ عالم گشیری مددیہ

حکومت کو تسلیم نہیں کرتے۔ مگر سماقون میں ملے مٹھی کے برقن دو  
قسم کے ہیں پہلا قسم ۸.۰.۸-۸.۰.۷ یعنی شماںی بحدوت کے سیاہ  
روغنی وار مٹھی کے برقن اور دوسرا سرخ روغنی لگنے مٹھی کے  
برقن، جس کا تعلق چینی تا دوسری قبل مسیح سے ہے۔ دوسرا  
قسم کے مٹھی کے برقن اس بلت کی کافی شہادت ہم کرتے ہیں  
کہ کشیر کا شماںی بحدوت کے ساتھ قریبی تعلق رہا ہے۔ جو چینی مٹھی  
سماقون سے حاصل ہوئی ہیں، ان پر مزید تحقیق کرنے سے یہ بات  
بھی عیال ہو جائے گی کہ کشیر مہاراجہ اشوک کی سلطنت کا ایک  
حقد تھا۔ اور کہنے نے جو حوالہ اس بارے میں راجح تر نہیں میں دیا  
ہے صحیح ہے۔ بہر حال یہ اہم تاریخی جگہ ہمارے تاریخی میراث  
میں ایک اہم ہیئت رکھتی ہے۔ (تحریر، چناب ارجمن دیلو چینور  
کشیری سے ترجمہ: آش)

## سیاسی شخصیات

علاقہ صراحتی بخوبی کشیر میں کسی بھی سیاسی تحریک کا جنم نہیں  
ہوا ہے اس دوبار عوامی بغاوتی کی روشنایہ ہیں۔ پہلی دوسری  
ضدی اور دوسری انسیوں میں صدکی میں جیسا کہ پہلے تذکرہ ہو چکا  
ہے، کشیر میں موجودہ دور کی پہلی سیاسی تحریک مسلم

کافریں کی شکل میں اظہار ہوتی ہے۔ اس کی وجوہات کے بارے میں  
ایک متفق جان گھنٹر یوں رقمطراز ہیں :

" ان لوگوں کے اسلام نے انتہائی عسرت اور تنگی کا زخم  
دیکھا ہے۔ ہمیخی بہت بدنام طبقہ تھا۔ سرینگر کی حالت بیوی  
صدی کے ابتدائی دنوں میں ہمہایت ابتر تھی۔ زینہ کدل اور کاو  
کدل میں دو قسمی خانے پالا تو تھا۔ گلزاری اور چوریاں عام تھیں  
اور ایک دُڑھی (پہنچانے کا) پر لوگوں کا رجوم جھپٹ پڑتا تھا  
مزدوری بہت سستی تھی۔ شاہی کی ایک سروال ۲ آنہ میں کوئی  
بھائی تھی۔ عورتیں گھر گھر ثانی کوٹھے کیلئے دربند پھر تھیں  
پے کاری اتنی سخت تھی کہ وس یا بارہ افراد کے گھرانے میں  
ایک کھانے والا ہوتا تھا۔ امورات زیادہ اور پیدائش کی شرح فم  
بیماریاں عام مگر علاج کچھ کھیں۔ سرینگر کی آبادی

THE GENERATION NOW RULING THE COUNTRY  
IS THE OFFSPRING OF A GENERATION THAT  
LIVED THROUG OBJECT MISERY - HANU CLASS  
WAS A NOTORIOUS LOT. SRINAGER CITY OF  
EARLY 20IES PRESENTED A GRIM PICTURE  
TWO PROSTITUTION CENTRES AT ZAINAKADAL

ڈیا لکھ تھی۔ یہاں چند سرمایہ دار اور تجارتی ایجادوں دار گھر لئے  
تھے جن کو "خوجہ" کہا جاتا تھا۔ عام و کامن امداد اور منفعت  
کاروں کی آمدی انتہائی قابل تھی لیکن آٹھ آٹھ یونہی میں سے بھی کم  
میدے گندے ہے پرٹے پھاروں طرف دکھائی دیتے تھے۔ صابان  
تمیتی اور نایاب تھی۔ سکھوں کی معماشی حالت بھی دریزنگاں تھی

---

AND GAWKADAL. THEFTS DAY AND NIGHT. BEGGING  
SO COMMON THAT A HUGE CROWD POUNCED UPON A  
DUMRI ( $\frac{1}{16}$  OF AN ANNA) LABOUR SO CHEAP THATA  
KHIRWAR OF SHALI COULD BE HUSKED AT ANNAS  
FOUR. UNASKED FOR HOUSE TO HOUSE SERVICE  
BY WOMEN, ILLITERACY SO GLARING ONLY FEW  
GOLD'S ANOINTED COULD READ OR WRITE, UN-  
EMPLOYMENT SO ACUTE THAT HARDLY ONE WAS  
AN EARNING MEMBER IN A FAMILY OF TEN OR 12  
BIRTH RATE LOW AND DEATH RATE HIGH DUE TO  
DISEASES FOR WHICH NO TREATMENT WAS AVAIL-  
ABLE RECREATIONS AND ANNUSSEMENTS WERE  
UNKNOWN THERE WERE FEW TRADESMEN

پانچ فنیڈ کی ہندو اسودہ حال تھے انہیں "خوجہ" کی طرح "رانہ"  
کہا جاتا تھا۔ عام ہندو تیسرے درستے کی طازمت یعنی ساپاگری  
معاہدی، پٹواری اور کلگری کرتے تھے۔ سرمایہ دار ہندو سوڈ  
خوار تھے اور اکثر مسلمانوں کے مکان ان کے پاس گردی تھے  
۱۳ جولائی ۱۹۳۲ء کو آزادی کی رہائی شروع ہوتی ہے۔ اس  
وൺ ایک شتعل ہجوم نے سترل جیل پر وھاوا بول دیا اور پوسیں  
نے ہجوم پر لامبی چارچ کیا مگر جب اس سے بھی کچھ بن نہ پڑا  
تو پوسیں کو گولی چلانا پڑی جس سے ۹ آدمی موقعہ پر ہی ہلاک  
ہو گئے۔ بھیپھاڑہ میں بھی ۱۹۷ (مارشل لا) کے تحت ایک  
انتظامی ہجوم کو منتشر کرنے کے لئے پوسیں کو گولی چلانا پڑی  
جس سے تین آدمی شہید ہوئے۔ جیبی گرازی (گمراز کے بالکل  
پر گز کا رہنے والا) شعیان گارڈ بخی لاولنڈ اور جیبی ڈار و آگرہ نامہ  
بھیپھاڑہ میں ۱۹۳۲ء میں سلم کالفنیس کا مقامی یونٹ تشکیل دیا گیا۔

AND LANDLORDS WHO WERE KNOWN AS KHAJAS  
DANDIT AS A CLASS LOOKED A LITTLE BETTER OFF  
TO THE EXTENT OF A DIFFERENCE UPTO 5 P.C.  
THEY WERE COUSTABLES PETTY TEACHERS, CLERKS  
AND PATHWARIES. THEY HAD CONDEMNED ARTISAN  
JOBS (JOHN GUNTHER 'INSIDE ASIA' PUB: IN  
LAHORE 1925)

جس میں سچی محمد زرگار المعروف گلہ جونڈگر، غلام مصطفیٰ ناظم منطقی،  
 غلام نبی گتو، خواجہ قادر وحکیم، محمد عبد اللہ درزی، عبد الخالق وابی نبر  
 گھنائی، رشیٰ جو وائد، غلام رسول گتو المعروف لداغی، عبد الحقی  
 کنیتو اور غلام محمد شیخ شامل ہو گئے۔ مسلم کائفرش کی اس  
 مقامی شاخ سب سے پہلے مسلمانوں کو صحیح تعلیم و تربیت سے  
 آزادت کرنے کے مقصد کے پیش نظر غلام مصطفیٰ ناظم کی سرپرستی  
 میں دارالعلوم نام کا ایک تعلیمی ادارہ قائم کیا۔ ۱۹۳۲ء میں  
 ماؤ ماؤ میں مسلم کائفرش کی سرگردی میں جلے اور جلوس خیرو  
 نکالے گئے، طہریاں کئے گئے۔ ۱۹۳۴ء میں مسلم کائفرش کی  
 ایک ذیلی شاخ شباب المسلمين قائم کی گئی۔ یہ تعلیم ساتھ  
 سندھار اور بھوت دہم کے انساد کے لئے کام کرنے لگی اس  
 کمیٹی کے صدر نور الدین فدائی اور سیکریٹری غلام نبی زرندہ دل (حال  
 مقیم کچھ انوالہ پاکستان) مقرر کئے گئے۔

۱۹۳۴ء میں کشییر مسلم کائفرش کا دستور اساسی پاس  
 ہوا جس کی رو سے کشییر مسلم کائفرش کی CO-ORDINATION  
 آل ائمہ یا مسلم کائفرش سے کھڑائی کی۔ دستور اساسی میں  
 عبد القیوم خان نے خواجہ محمد یوسف قریشی جنرل سیکریٹری کی  
 زیر تحریر ای تیار کر کے شروع کرا یا گیا۔ اس کی رو سے ایک  
 با انتہیا درستگ ہاڈی تکمیل دی گئی اور اس میں بھیہاڑہ کے

منشی خیراللہ الطورِ مکبر نامزد ہو گئے۔ ۱، ۲، ۳ جولائی کو پونچھ میں  
 مسلم کانفرنس کا تیرھواں سالانہ اجلاس ہوا۔ اس میں منشی  
 غلام نبی زندہ دل، مگر جوزگار نے بطور ڈیگٹ  
 شمولیت کی (خواجہ گل جوزگار کا دعوت نامہ میری ذاتی لائبریری میں  
 آج بھی محفوظ ہے) کچھ تصریحاتی اختلافات کی بناء پر مسلم کانفرنس  
 دو حصوں میں تقسیم ہوئی جس کے نتیجے میں سچیہاڑہ میں بسی<sup>۱</sup>  
 مسلم کانفرنس کے کچھ سرکردہ کارکن نیشنل کانفرنس کے  
 شامل ہو گئے اس وجہ سے ۱۹۳۸ء میں مسلم کانفرنس حلقہ  
 سچیہاڑہ کو ازسرنو تکمیل دیا گیا جو محمد رحیم فیل ارائیں  
 پر مشتمل تھی، منشی خیراللہ میر، احمد جوتو، منشی عبدالکبیر ڈارہ،  
 صدر بڑاوارہ، غفار جوھرسو، ہولوی محمد یوسف تداو ہولو، غلام حسن میر،  
 حمزہ زیریو جلد، سعید بونگھر، رجب نجم مالت، غلام معینی ملک  
 آروی، مہدہ شیخ سعیدن، غلام رئول راؤ کو، محمد عبداللہ نجار، محمد  
 ابراہیم نجار، غلام شیخ نجار وغیرہ اس کے بعد میر واعظ خشیر  
 رسولنا محمد یوسف شاہ صاحب کی ہدایت پر دارالعلوم نامی تعلیمی  
 ادارے کو انہیں نفرۃ الاسلام سرستیگر کی تجویی میں دیا گیا میر  
 واعظ صاحب نے سرستیگر سے ہی دو اعلیٰ تعلیمی فتنہ مدرسین مہروود  
 حفظیہ اللہ اور ہولوی محمد سیحان کو سیہاں سعید جو برڑی مگن اور سندھی  
 کام گرتے رہے۔ آج یہی پرائمی سکول علاقہ دھپن پورہ

سب سے اہم ہلی سکول مانا جاتا ہے۔ جہاں روکوں کی تعداد تقریباً ایک ہزار کے قریب ہے۔

۱۹۷۸ء میں مسلم کانفرنس کی بلاک کمیٹی کو توڑ کر نئی کمیٹی تشکیل دی گئی۔ تو غلام نبی زندہ علی (حال پاکستان) کو اس کمیٹی کا صدر اور غلام حسن مخدومی (حال پاکستان) کو سیکریٹری مقرر کیا گیا۔ مخدومی صاحب اخبار ہمدرد اور اخبار مسلم کے لئے جتوں کشیر کے نمائندے کی حیثیت سے بھی کام کرتے تھے۔ مخدومی صاحب انتہائی جوشی پر نوجوان تھے مسلم کانفرنس کی زیر تنگی مخدومی صاحب نے نوجوانوں کی تسلیم "مسلم سٹوڈنٹس یونین" قائم کی۔ ۱۹۷۵ء میں ہبہ بانی پاکستان علی محمد جبار صاحب کشیر تشریف لائے تو نیشنل کانفرنس نے شیر پارک کے قریب ان کا استقبال کیا۔ اور مسلم کانفرنس نے موجودہ سب ڈسٹرکٹ ہیپال کے گھروں میں قائد اعظم کا استقبال کیا جہاں صریح نور الدین آستانے قائد اعظم کی خدمت میں ایک پاسا مامہ پیش کیا۔

اسی دوران نیشنل کانفرنس نے اپنی صفوں کو مضبوط کرنا شروع کیا۔ اس پارٹی کے دروازے ہر کسی کے لئے کھینچتے تھے اس جماعت میں کشیر کے انقلابی ذہن رکھنے والے لوگ شامل ہو گئے۔ ان کی تظر عالمی ملکی و ریاستی سیاست پر واضح تھی مسلم کانفرنس میں یجہاڑہ کے صاحب ثروت اور مذہبی خیالات

رکھنے والے پیر صاحبان، مسلمان علماء، اور میرجاوی عظیم کشیر  
 کے عقیدت مندرجہ مل رہے ہے۔ دوسری پارٹی یعنی نیشنل کافرنس  
 میں جاگیرداری، اجارہ والوی و سودخواری کے ساتھ مظلوم  
 عوام، سماج کے گمزور بستے، سماجی مصلح، ہندو، ٹانگ  
 بان، گناہی، نائی، ناخجی اور عام کسان شامل ہو گئے یہ  
 جماعت صدیوں سے دبے کچلے تو جاؤں، القلادی ذہن  
 رکھنے والے سور ماں کا مسکن بن گئی۔ قدرتی بات تھی  
 کہ طاقت اور عظمت میں اس جماعت کا لئم البدل نہیں مل سکا  
 آئے دن جیسا ہڈہ میں شیر بکرا تباہ عذر ہوتا رہا جس میں  
 ہمیشہ شیروں کی جیت ہوتی تھی۔ کبھی کبھی بہت ہی دلخراش  
 اور ناشایستہ واقعات بھی رونما ہوئے مگر لڑائی کے زمانے  
 میں ان یا توں کا درجہ پذیر ہونا تجیب کی بات نہیں نیشنل  
 کافرنس نے بھی اپنی علاقائی تنظیم کی بنیاد ڈالی۔ جس میں  
 خواجہ غلام مصطفیٰ طاک، قادر وگے، ناصر گناہی، غلام نبی  
 گھتو، عبد الخالق وانی، قادر گناہی، محمد عبد اللہ درزی، محمد رمضان  
 وگے، بکر حیام، محمد جو رومشو، غفار جو ندافت، رحمان آتو  
 عبد الاحدوانی، عمر جو پیر، غلام نبی المعروف نبہ جو وید، غلام  
 محمد خان المعروف محمد خان، غلام مصطفیٰ سحرخوان، حسن جو ناولوی  
 رحمان جو بددا، حبیب جو زرگر، محمد رمضان خلوانی، محمد عبد اللہ

صوفی المعروف عبیر گاڑھ، عمر شاہ بانگی، رادھا گرشن تکو، غلام محمد شیخ (سلرو محلہ) حاجی عمر جو سلرو المعروف ثریرہ، غلام حسن حکیم، محمد تقیل حکیم، عبد الرزاق نالوائی، شمس الدین گتو، رشیو چو، داند اور بے شمار لوگ جو جنگ آزادی میں اپنا حصہ ادا کر گئے راہی ملک عدم ہو گئے اور ہم تک ان کے نام بھی نہ پہنچ پائے، شامل ہو گئے۔

## بچہ ہارہ میں باوشاہ خان کی آمد

۱۹۳۲ء میں جب "کشمیر ہمپورڈو" تحریک زور دل پر تھی خان عبد القفار خان کشمیر تشریف لائے۔ مہاراجہ ہری سنگھ نے ہزاروں حریت پسندوں کو قید رکھا تھا۔ ہزاروں پر تعزیری طیکس اور ہزاروں پر رسواٹے زمانہ مترا "کین" یعنی ڈکٹلی دکی جا رہی تھی۔ عبد القفار خان نے سرینگر میں ستاد کے بچہ ہارہ میں ایک گھر کے سارے افراد کو جیل میں بند کر دیا گیا ہے۔ گھر میں صرف مستوارات عسرت اور زبولی حالی کے دل گذار رہے ہیں۔ بیان سن کر باوشاہ خان تڑپ اٹھے۔ فوراً بچہ ہارہ تشریف لائے اور عبد القفار خان کے گھر میں گئے اس تواندان کے سارے افراد قید با مشقت کی زندگی گذار رہے تھے۔ مستوارات اہل خانہ

نے بادشاہ خان کیلئے کشیری چاٹے بتائی جو انہوں نے مزے  
لے لے کرپی لی۔ چلتی بار کہا ”جس قوم میں ایسے جیا لے جواہر  
ہوں اس کو ایک ہری سنگھ کیا ہزاروں ہری سنگھ کھی اپنے آباد  
سے نہیں ٹھاک سکتے۔ تار سنگھ (ہری سنگھ) ہارا“ یعنی ہری سنگھ  
یہ جنگ ہار چکا ہے۔ پرجی لال (چاگیردار) کا مکان آبادی سے  
قدرے دور تھا۔ اسی مکان کے صحن میں تحریک آزادی میں حصہ  
لینے والے سرفوشوں کو ٹھکٹکی دکوڑے نارتے کی بدنام عالم  
سرما (دی جاتی تھی۔ ۱۹۷۴ء میں مہاتما گاندھی کا یک ہماڑہ میں  
شایان شان استقبال ہوا۔ سو موادر تھی۔ مہاتما جی اس دن  
(مومن برٹ) رکھتے تھے یعنی بات ہمیں کرتے تھے۔ لوگوں کے  
جنبد بات کو دیکھ کر گاندھی نے کاغذ کی ایک پرچی پر لکھ دیا ”آپ  
لوگوں نے بہت دکھ جھیلے ہیں اب اچالا ہونے والا ہے تھوڑا انتقال  
صبر اور شانتی کیجیے“ اس واقعہ کے چند ہی ہفتے بعد ہندوستانی  
آزاد ہوا اور کشیری میں بھی شخصی راجح ختم ہو گیا۔ آزادی  
اپنے ساتھ بربادی بھی لے آئی۔ کشیر پر قبائلی حملہ ہوا مظفر  
آباد اور دوسری جگہوں پر سکھوں اور ہندوؤں کا قتل عام  
ہونے لگا۔ غیر سلم آباد کی کوچھاتے کیلئے ریاست جموں و کشمیر  
کے پہنچت اور پہنچنے پر ملکہ قامت رہما شیخ محمد عبداللہ نے  
ہندو سلم سکھا تھا کاغذہ بنڈ کیا۔ شیخ صاحب ت

دو قومی نظریہ رکھ دیا۔ اور امن و سُستی اور بھائی چارے کی اپیل کی۔ اس کی اپیل پر بیک کر کے ہزاروں کشمیری مہنزوں میانی، سکھ ایک ہو کر مقابلہ کے لئے تیار ہو گئے۔ اب مظفر آباد اور دوسری جگہوں سے آئے سکھ اور ہندو پناہ گزین جو جمول جار ہے تھے جب بیکہارہ میں وارد ہوئے تو یہاں مسلمانوں نے ان معیت فرودہ لوگوں کی ول کھول کر مدد کی۔ یہی وہ زمانہ تھا جب ننگ کی نایابی نے خطرناک صورت اختیار کی۔ ننگ کی عدم و استیانی کی وجہ سے لوگوں نے قیمتی مال و جائیداد بھی فروخت کر دی۔

۱۹۷۷ء کے بعد خواجہ غلام مصطفیٰ طاک بیکہارہ میں شیش کانفرنس کے پہلے صدر حلقہ مقرر ہوئے۔ ۸ اگست ۱۹۵۳ء کی رات کو شیخ محمد عبداللہ کو اسیہر کھو دیا گیا۔ ایک طوفان بپا ہو گیا۔ لا کھولی لوگ شیر کشمیر کی والہانہ عقیدت کے جوش میں دیوانہ وار سڑکوں پر نکل آئے ہزاروں لوگوں کو جیل خانوں میں بست دکھا گیا۔ بہترے کو لیوں کا نشاط بنائے گئے اس بھاگ بھاگ میں پولیس نے عوام کا ساتھ دینے کی پاداش میں راقم (موہن لعل آش) اور دو دوست سومنا نظر ملرو مومین لال بٹ کو بھی حراست میں لے لیا۔

شیکر شیر کی گھر فتاری کے ۶ سال بعد ان کے قربی ساتھی اور انتہائی معاملہ نہم دوہن سیا سیا رہنماء مرتضیٰ احمد افضل بیگ نے سخاف رائی شماری کی بنیاد طالی۔ یہ بہت طاقتور تعلیم تھی پیغمبر مسیح اس کا ایک یونٹ قائم کیا گیا جس کے ابتدائی ممبر اس حسب ذیل تھے۔ محمد عبداللہ درزکی، محمد رفیقان وگ، سعید غلام حسن شاہ عرف پیغمبری، غلام محمد خان، حاجی محمد جو سلو، خواجہ محمد جو بانی، جلال الدین جمام، عبد العزیز طوری، علام قادر راہ، عبد الحمد پھشو، صرحوم محمد یوسف سلو، فقیر محمد خان، صریحوم عبد الرحمن بدر، علاقائی ممبروں میں مساعی اللہ بیٹھرم خاص طور قابل ذکر ہے۔

۱۹۵۲ء کی طلاقم خیز قوت کو دیانتے کے بعد جنپی غلام محمد وزیر اعظم سیاہ و سفید کے ماں ک بن گئے۔ ستمبر ۱۹۵۴ء میں نیشنل کانفرنس سے تیز مفرز اور والائزور ارکان علیحدہ ہو کر ڈیموکریک نیشنل کانفرنس نام کی ایک اور پارٹی بنانے میں کامیاب ہو گئے۔ اس میں خواجہ غلام محمد صادق، سید میرزا کم طی پی وھر، علام رسول رئیزو، موئی لال مصری، پیارے لال ہندو رام پیارا صراف، کرشن دیو سیٹھی، بکھن لال قو طیڈدار، عبد البکر والی، نور محمد شیخ، عبد اللستار رنجوز، راشی دیو امیر اللہ خان، علام محمد مژھو، علام نبی کلر وغیرہ شامل تھے۔ انت ناگ اور سانہ (کھوڑ) صرف دو فلیے یہی تھے

جہاں ڈی، این، سی پارٹی اتنے مجھے بڑا کپڑا گئی کہ سختی صاحب  
کی نیت دیں حرام ہو گئیں۔ شرکی پیارے نال ہندو، عبد الکبیر وانی اور  
مکھن لال خوطیدار نے اپنا خون جگر پلا کر اس معمولی فرستے کا آتش  
قتان میں تبدیل کر دیا۔ ہر صبح یہ تحریر آتی کہ کل پیارے لال ہندو  
یا مکھن لال خوطیدار یا عبد الکبیر وانی پس پر گدید کے ہاتھوں مرتے  
مرتے بچ گئے۔ اسی دو ران پسیر حسام الدین، محمد اشرف خان  
اور منصی محمد سعید علی گڑھ سے فارغ التحصیل ہو کر والپس آگئے اور  
سید ہے ڈکی این سی کے آتش قتان دلانے میں کو دپڑے  
الن نوجوان وکلاء کے پارٹی میں شامل ہونے سے یہ آگ شعلوں  
میں تبدیل ہونے لگی۔

منصی محمد سعید کے آنے سے پہلے ہی بجیہاڑہ میں ڈی این  
سی کی شاخ قائم ہوئی تھی۔ بجیہاڑہ میں اس جماعت کے  
اپنادائی کارکنوں میں عبد السلام منڈو کا ذکر پہلے آتی ہے کیونکہ  
اس آدمی نے ڈیکو کر ٹیک نشیل کا لفڑیں کوز نہ جاوید تحریک  
بنانے کے لئے انتہائی قربانیاں دیں۔ اس کے علاوہ احمد اللہ  
وید، محمد عبد اللہ شاہ المعروف پھارکی، غلام رسول شاہ پرادر  
محمد عبد اللہ، مرحوم ہر دے ناقہ طر، علی محمد میر سہب پورہ، عطاء  
محمد میر سلر، غلام محمد بٹ دہوتو، عبد الغنی پنڈت نائل، غلام بنی  
سنگھ، غلام محمد الائی، شمس الدین گنج، غلام رسول شاہ المعروف آستان

علام نبی گنج، سونما تھوڑا، عبد السلام جیلانی آردنی، عبد القنی بٹ پکسیدر،  
علام تبی کلر بلک سطح پر ستھیم کو استوار کرنے اور جدوجہد کی راہ پر  
ایکان غیر قدر لذل لئے چلتے رہے۔ مگر جا پر لال مہرو کے اصرار  
پر دلوں پار ٹیوں کا ادغام ہوا اور ایک نئی گینٹ وجود میں آئی۔  
مگر اس سے بہت سے سرگرم کارکن مشکل پایا رے لال ہندو ہوش  
دیوبخشی، عبد البکر و اتنی، عبدالتاریخ جوہر، رام پیارا صراف بہت بڑی  
ہو گئے مگر مضتی صاحب نے اس وقت صادق صاحب کا ساتھ دیا  
اور وہ ان کے وفاوار اور فرمائی ساختیوں میں شمار ہوتے گے۔

۱۹۰۵ء میں شیخ صاحب اور مرکز کے درمیان ایک معاہدو  
ہوا جس کو کشیر الیکارڈ کہتے ہیں جس کی رو سے شیخ محمد  
عبدالله جو نہ اس وقت اسمبلی کے رکن تھے اور نہ ہی قانون ساز  
کونسل کے کو عہد حکومت حوالہ کی گئی۔ حالانکہ اسمبلی میں کانگریس  
آئی کی اکثریت تھی اور سید میر قاسم اس وقت وزیر اعلیٰ تھے  
بعد میں حاذرا شماری کو کالعدم قرار دے کر شیخ صاحب،

بیگ صاحب اور ان کے ساختیوں نے نیشنل کالقرنس کی تشکیل  
توکی۔ ۱۹۰۷ء میں ریاستی اسمبلی کے انتخابات میں نیشنل کالقرنس  
کو بھاری اکثریت حاصل ہو گئی اس طرح شیخ صاحب کی وفات  
کے بعد ان کے فرزند ڈاکٹر فاروق عبد اللہ نے بھی ۱۹۸۳ء میں  
اسمبلی انتخابات میں اکثریت حاصل کی۔

۱۹۰ میں نیشنل کانفرنس کی تنظیم کو نئے سرے سے  
تشکیل دیا گیا۔ تو بیکھڑاہ کانپونسی کو ۲ بلاکوں میں تقسیم کر کے  
نئے تنظیمی انتخابات ہوئے جو اس طرح سے ہیں:

بلاک ۱ ستر شکھر تاکسلون

بلاک ۲ کسلون تاسلر و بھرم

مہرالن بلاک گھسٹی : خواجہ غلام قادر طاک ایڈوکیٹ صدر  
بلاک، عبدالعزیز طوری، فقیر محمد خان، غلام حسن سکردو، خواجہ  
عمر جو بانگی، جلال الدین جام، بھوشن لال بٹ، خواجہ پیر حسن شاہ  
عرف پہاڑی، عبدالاحمد پھسو، محلی محمد میر گھستکی ٹینگ، محلی محمد  
بدرو نیوز اینٹ، سناء اللہ تسلی، حکیم غلام رسول، عبدالغئی بٹ  
ایڈوکیٹ زر پارہ، غلام محمد طار ایڈوکیٹ، اعجاز احمد وانی۔

نیشنل کانفرنس کے علاوہ بیکھڑاہ میں جماعت  
جماعتِ اسلامی اسلامی بھی بحیثیت ایک سیاسی جماعت کے لام  
حرتی ہے اس جماعت کے تین اگلے یوتھ کام کرتے ہیں۔

PARENT ORGANISATION جماعتِ اسلامی ہے اور اس کے ساتھ

منسلک دو یوتھ اپنا الفرادی وجود قائم رکھے ہوئے ہیں۔

PARENT ORGANISATION میں غلام مصطفیٰ رفیقی (حال استنک) نور الدین ناظم

عبد الغئی کیتھ، غلام قادر طاک، حبیب اللہ جمال، اسد اللہ بٹ بھرم

محمد سلطان ایڈوکیٹ، عبدالخالق طارچنہ پورہ، علی جولنو، محمد مقبول

گنائی۔ عبد الغنی بہٹ گلکھی بکشل، عبد الرشید سرود و کاندر، عبد الغنی تانتر،  
خواجہ عبد الغنی پانگی، علام رسول گنائی وغیرہ۔

مفہوم مسیح سعید کے کانگریسی صدیقین کے دوران حلقہ کمیٹی کا انتخاب  
عمل میں لایا گیا۔ میرزا نویں ملیں :

عبد الرحمن دیری بلاک صدر۔ گل محمد سیر حلقہ صدر بیمہڑو، گلی  
محمد سیراب (الیکشن انچارج) دوار کاتنا تھر رئیسہ (میڈلکلی)، علام احمد سردو،  
مفتول احمد ایڈرو کیٹ زیرہ پارہ، علام رسول شاہ، شخص الدین گنجو، علام  
احمد الم Shrود ق عکھر خالق، پروفیسر محمد عبد اللہ پیزو، داکٹر پریم ناٹھ میڈلکلی،  
علام تھی سنگھو، علام احمد الدائی، حاجی فلام نبی پانڈے، حاجی محی الدین  
خانی، محمد عبد اللہ روشنو، عبد الغنی ملک، کاکا جی جوڑشی، علام حسن دار  
زیرہ پارہ، عبد الحمدو رگر، عزیز زیر جوگتو، نور شید امام صاحب  
ایڈرو کیٹ۔

حلقة پچھارہ کے سیاسی والشور  
را حاجی عبد الغنی دیری (میرا سمبلی۔ درکنگ کمیٹی میر نیشنل کانفرنس)

۱) غلام نبی کلر (ڈسٹرکٹ سیکرٹری نانگریس پارٹی) ۲) محمد عبداللہ مذاق (صلح  
صدر یونیورسٹی کانگریس) ۳) غلام رسول امام (صوبائی صدر انجمن تبلیغ الاسلام)  
۴) عبدالغفار بٹ ایڈوکیٹ (صلح نائب صدر یونیورسٹی کانگریس) ۵) عبد القنی  
تاتترے (صدراً تبلیغ اجتماعی اسلامی) ۶) غلام قادر بٹ ایڈوکیٹ  
(صدر بولک تشیل کانگریس)

## ادب

۱) مومن دل آش (صدر ادبی مرکز بھیڑ، اولیٰ صلاح کارڈ ڈسٹرکٹ  
لکھپول ایسوی لیشن انتٹ ناگ) نایب صدر مرکز ادبی سنگم ڈسٹرکٹ  
آرگناائزیشن، ورنگر کشمپھر لکھپول آرگناائزیشن سربریگر، سہر فالواپ  
کشمپھی محکماز ادبی مرکز سولپور)

۲) پروفیسر غلام محمد خادار (سیکرٹری مرکز ادبی سنگم بھیڑ) جنرل کوئل  
سمبر کشمپھیر لکھپول آرگناائزیشن سربریگر)

۳) بشیر احمد خوی (سیکرٹری اقبال میموریل اکادمی سربریگر)

۴) مسٹر شناو اللہ بخار (سمبر ورنگر کشمپھی اقبال میموریل اکادمی سربریگر)

## کھیکشال (ڈاکٹر اف فلاسفی)

۱) ڈاکٹر الطاف حسین بٹ (انگلش) ۲) ڈاکٹر نذیر احمد ذریک (سالینی)

۳) ڈاکٹر فتحی محمدی اللہ (عربی) ۴) غلام نبی خاکی اکیم فلین (عربی)

۶۔ شری کنٹھ لال ملہ (بجہہڑہ کے پہلے گروہیٹ - ڈیکنریشن آفیر)

### MEDICINE

۷۔ داکٹر محمد سلطان (بجہہڑہ کے پہلے ایم بی بی ایس ڈاکٹر)

۸۔ مرحوم حمید اللہ سٹو (۱۹۰۵ء امریکہ)

۹۔ ڈاکٹر بشیر احمد نیو (ایم، میکس سرجن سپیشلٹ)

۱۰۔ ڈاکٹر حمید اللہ شاہ (ایم ڈسی، فرنیشن سپیشلٹ)

۱۱۔ ڈاکٹر عتمتہ المحفیظ (ایم ڈسی، فرنیشن سپیشلٹ)

۱۲۔ ڈاکٹر غلام محمد وید (پہلے بلاک میڈیکل آفیر)

ڈیکٹر روم کے ابتدائی محیران (ترقی پسند تحریک کا ابتدائی گز)

۱۔ شناور اللہ ڈاکٹر ایڈوکیٹ ۲۔ مرحوم خلام نبی طوری ۳۔ مرحوم محمد عبد اللہ نیو

۴۔ خلام نبی پالی ۵۔ وید پرکاش ولد پر جی لال مندر ۶۔ رشی دیوبنیہ پورہ

۷۔ خلام نبی کلر ۸۔ سونما تھامہ ۹۔ مفتی محمد سعید ۱۰۔ موہن لال آش

۱۱۔ پروفسر خلام محمد شاد

بجہہڑہ کا نسپتوںی کے نمیران اسمبلی

خواجہ خلام مصطفیٰ ڈاکٹر ۱۹۰۲ء - ۱۹۰۳ء :- ڈاکٹر صاحب جدید

بجہہڑہ کے معمار ہیں۔ انہوں نے اس قصیہ کو پررونق بنانے کیلئے

بہت کچھ کیا ہے۔ آج کل یہاں جنتی سرکاری عمارت کھڑی ہیں یا سرکاری  
و فاتر ہیں ان میں ۸۰ نیصد حصہ ٹاک صاحب کی کوشاں کا نتیجہ ہے  
انہوں نے بیہمارہ کو سُنوارا اور نکھرا۔ ٹاک صاحب کی سب سے پرانی خوبی  
یہ تھی کہ وہ اپنے مہذب اور برا اخلاق تھے۔ صوم و صلوٰۃ کے پابند تھے  
وہ بزرگانہ شان و ادا کے ساتھ جئے۔ بخشی غلام محمد کے عاشق تھے۔ زندگی  
کے آخری دنوں تک بخشی صاحب کے وفاوار سا تھیوں میں شمار ہوتے تھے  
ٹاک صاحب کے زمانے میں بیہمارہ میں مکاؤ رائیشماری کا زبردست زور رکھا  
ان اثرات کے تحت عام لوگوں نے ان کا ساتھ اس حد تک نہیں دیا جس حد  
تک بیہمارہ کی تغیری نو دشپر ان پر فرضی عائد ہوتا تھا۔ ٹاک صاحب  
کی تغیریاتی بالیدگی اپنی جگہ ایک مثال ہے۔ ۱۹۳۹ء میں جب  
مسلم کافرنیس دو حصوں میں تقسیم ہوئی۔ نیشنل کافرنیس کا اگر وجد قائم  
ہوا تو بیہمارہ میں نیشنل کافرنیس کی قیادت ٹاک صاحب نے سنبھالی  
حالانکہ ٹاک صاحب بیہمارہ کے اس علاقے میں بودو باش کرتے تھے  
جہاں کی اکثریت مسلم کافرنیس سے تعشوٰ کر رہی تھی۔ ٹاک صاحب بیہمارہ  
کے پہلے اسمبلی نیپر نا صرف پوٹے۔ ان کو ۱۹۵۸ء میں اسمبلی کے ایوان یا ل  
کے لئے ناخود کیا گیا۔ وہ ۱۹۶۳ء تک اسمبلی کے رکن رہے۔ اسمبلی کی  
دیکنیت ختم ہونے کے بعد ٹاک صاحب نے بیہمارہ کی جامع مسجد کی تغیری فر  
سا کام بانٹھا میں لیا۔ ٹاک صاحب کی کوشاں کا شریہ ہے کہ آج  
بیہمارہ کی جامع مسجد بخوبی تغیر کی مساجد میں من تغیر کی رو سے مقرر و

مقام رکھتی ہے۔ ٹاک صاحب ۱۹۴۳ء میں اس فلسفی دنیا سے کوچ کر گئے۔  
 غلام محمد معروف زید اسلئر، میر صاحب ۱۹۵۱ء میں حلقہ  
 انتخاب بھیڑ کے پہنچے ممبر اسمبلی منتخب ہوتے ہیں۔ یہ آزادی کے بعد  
 پہلا عوامی ادارہ قائم ہوا۔ جسے آئین ساز اسمبلی کہتے تھے۔ اس اسمبلی  
 کے ذریعے پہنچی بار عوامی تمائندوں کو حکومت کرنے کی اجازت  
 ملی۔ میر اسلئر کو اس سرکنی کمیٹی کا ممبر نامزد کیا گیا جس کمیٹی نے  
 بلڈ معاد فہرست کسانوں میں زمین تقسیم کی اس کمیٹی کے چہرے میں مرزا محمد  
 انقل بیگ اور دوسرے ممبر شری کرشن دیوبی بھی تھے۔

صدیوں کے دبے کچلے عوام نے انہوں ناسا خواب دیکھا عوام کو ایک  
 عجیب و غریب تجربے سے گزرنا پڑا۔ کل تک جن لوگوں پر پولیسی وزرائے  
 بر ساتی تھی آج یہی لوگ حکومت کی طاقتور کرنسی پر برا جمان تھے۔  
 اس تبدیلی شدہ سیاسی صورت حال نے کچھ غلط قسم کے رحمانا  
 کو ہوا دی۔ "ختملاً" ایک تاریخی حوالہ ملاحظہ کیجئے:

WITH THE TRANSFER OF POWER, THERE APP-  
 EARED "HALQA PRESIDENTS" AND "MOHALLA  
 PRESIDENTS" OF NATIONAL CONFERENCE  
 ON THE SCENE WHO ASSUMED THE PO-  
 WERS OF POLICE AND MAGISTRACY -  
 PEOPLE WERE ROUNDED UP ON SUSP-  
 ICION

FOR LEARNING TOWARDS PAKISTAN, SANGH OR KHALASA AND MARCHED TO LOCK-UPS. THIS STRUCK TERROR. IT TOOK MONTHS AND YEARS TO RESTORE LAW THIS WENT ON AS A SIDE SHOW OF THE POLITICAL DRAMA, WHICH HISTORY SHOULD MENTION: THE FIRST POPULAR GOVT; HEADED BY <sup>L</sup>HENIN OF KASHMIR SHEIKH MOHD ABDULLA, HAD SEVEN MEMBERS: G.M.BAKSKI, M.A BEG, G.M SADIQ, S.L.SARAF, G.L DOGRA, COL. PEER MOHD AND SARDAR BUDH SINGH.

(KASMIR THEN AND NOW : PAGE 110)

اس افرانفری اور سیاسی بد نظری میں جگہ صدیوں کے طبقے سے ایک وجا کچلی قوم زندہ جاویدہ باہر نکلے تو اسے سمجھلنے اور حالت کو سمجھنے کے لئے کچھ وقت ضرور لگتا ہے تو اس میں انہوں نی بانوں کا ہوتا تھب انجینئرنیں مگر جیسا کہ ذیلدار سدر کی خاندانی شرافت و بیاقت کا سوال ہے۔ انہوں نے اپنے علاقے میں غنڈہ ازم کو پیشے نہیں دیا۔ بیکھڑاڑہ میں مسلم کافر لنس

کے زماں اور درکروں سے کچھ زیادتیاں پوچھیں مگر حب پر معاشر  
 میر اسمبلی کی نولٹس میں لایا گیا تو وہ اپنے کارکنوں پر سخت برجم  
 ہوتے۔ اس اسمبلی نے کچھ فیصلے لئے جن کا سہرا میر سعید  
 کے سر بھی جاتا ہے۔ زمین کا مالک جاگیر دار کے بجائے کمل  
 کو بنایا گیا۔ جاگیر داری سسٹم کو بلا معاوضہ ختم کیا گیا۔  
 سرکاری ٹرانسپورٹ نظام قائم کیا گیا۔ مہاراجہ چنانی۔  
 اقتدار کو ختم کر کے اس کی مالکداری حکومت جوں کشیر کے  
 تحفیں میں دی گئی۔ ذیلدار اور تیردار سسٹم کو جمہوری طریقے  
 اور رائے عامہ سے تقاضی کرنے کا پاس ہوا۔ عوام کو سوداگار  
 کے چنگل سے آزاد کر کے دے کچلے عوام میں جینے کی امید اور  
 نہ مذکور سے پیار کرنے کا ڈھنگ سکھایا۔ میر سدنے شیخ  
 صاحب کے ساتھ اپنی فاضل زمین کسانوں میں تقسیم کی۔ آج  
 محل ذیلدار صاحب کے فرزند احمد مختار رفیع احمد میر سعید کام  
 کا نسل پڑھ کے میر اسمبلی ہیں۔ رفیع صاحب سمجھے ہوتے  
 سیاسی لیدر ہیں۔ اور اپنے حلقہ انتخاب میں خالی مقبوں  
 میں۔ رفیع صاحب مارچ ۷۸ میں اس کانسپوشنی کے نمائند  
 منتخب ہوتے۔

## مفتی محمد سعید

مفتی محمد سعید بھپڑاڑہ کے مشہور و معروف علمی ادبی اور  
مذہبی گھر ان سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان کا شجرہ نسب شیخ  
فتح الدین عبد الرحمن المعروف حاج بابا سے بات ملتا ہے، جو  
بابا نفیب الدین غازی کے خلیفہ اول مانتے جاتے ہیں۔ آپ اوسی  
۶ اکتوبر ۱۹۲۴ء کو پیدا ہوتے۔ ۱۹۵۸ء علی گڑھ سے علاج  
کی وجہ کی حاصل کو کے سی سی اکھاڑے میں اُتر گئے، وہیو  
کریک نیشنل کانفرنس کی رکنیت حاصل کی۔ مفتی صاحب کے  
دکی، این، سی میں استاثہ ہونے سے اس پارٹی کی عوای  
ساکھ زیادہ مفیض طبقوئی۔ مفتی علام محمد جیسے آدم شناس  
کو جب اس پنچھے فوجوں کی صلح تحریکوں کا عالم ہوا تو اس نے  
مفتی صاحب کو خریدنے کے لئے دولت اور تروت کے دروازے  
کھول دیئے مگر لا حاصل۔ مفتی صاحب کے پانے استھانا میں  
میں جنہیں تیک تہی تھیں۔ آخر پہنچ سے دنادری، تدبیر ہو جعل  
منزکی اور فہم فراست نے ۱۹۴۲ء میں مفتی صاحب کو قائمی  
سازی بھیسے پر فقار الوں میں پہنچا دیا۔ آپ ۱۹۷۶ء میں  
ناشہ وزیر زراعت بن گئے۔ آپ کے ہی دور میں کاشیش بریز  
انقلاب کے دائرہ میں قدم بر کرنے کے قابل ہوا سامبونیا کھاود

کھاد کا استعمال ہونے سے زمین کی پیداواری صلاحیت میں آٹھ گناہ اضافہ ہوا۔ ۲۰ فروری ۱۹۴۷ء کو علاقہ سراز زبردست بھوپال کی زد میں آگیا۔ قیامت کی سردوی میں لوگ ایک ہیئت تک گھروں میں نہیں سوئے۔ تقریباً ۳۰۰ بھیانک بھوپال ریکارڈ کے گئے اور ۳۰۰ کے قریب ہلکے جھٹکے محسوس ہوئے۔ کافی مکانات دب گئے اور بیشمار عمارتوں کو ہڑوی نقصان پہنچا۔ مفتی صاحب نے امدادی کارروائی کی جایخ کے لئے کھستہ یہ ریسٹ ناؤں میں ایک ماہ تک کیپ لٹا کر عوام کے دکھ اور مصیبے میں عملی شرکت کی۔

صادق صاحب کی وفات کے بعد سید میر قاسم وزیر اعلیٰ مقرر ہوئے تو مفتی صاحب کو کمیٹی درجے کا وزیر نبادیا گیا۔ مفتی صاحب سہیت وزارت میں مسدر جہہ ذیل وزرا خالی تھے۔ سید میر قاسم، گردھاری اللہ ڈوگرہ، ترلوچن دت، مفتی محمد ریید اور عبدالغئی لوں۔ قاسم صاحب نے قمدانی وزارت سنبھالی۔ اسی تمام سیاسی قیدیوں مولانا مسعودی، علام محمد الدین فرہ، صوفی محمد اکبر وغیرہ کو رہا کر دیا۔ اور سیگم شیخ محمد عبد اللہ کو واوی میں داخل ہونے پر پائیتی ہٹالی۔ اسی دوران جنکہ دش ازاو ہوا۔ اس جنگ نے مجاہد رائیشمار کی سیاسی سوچ میں تبدیلی پیدا کی اور مرزا محمد افضل یگ، پارتا

ساری تحریکی مذاکرات شروع ہوئے۔ ایک سمجھوتہ طے ہوا جس کے تحت  
 سید پر قائم کو اپنے ساتھیوں سمیت استعفی دینا پڑا اور شیخ محمد عبده اللہ  
 نے ۱۹۶۵ء میں اسی سمجھوتہ کے تحت عذالت حکومت سنبھالی۔ سید زیر  
 میر قاسم کو مرکزی حکومت میں وزیر بے قلمدان بنایا گیا اور منقتوی محمد  
 سید صدر پر دش کانگریس مقرر ہوئے۔ بیرونی سطح پر کانگریس اور  
 نیشنل کالقرلس میں اکارڈ تو ہوا مگر اندر بھی اندر بقاوت کا لاوا اپنی  
 رہا تھا۔ عوام کے ول میں ایکارڈ سے کوئی فوائد نہیں تھی۔ آخر یہ  
 لادا اس وقت پھٹک پڑا جب اچانک ۱۹۶۷ء میں منقتوی صاحب  
 نے شیخ صاحب کے خلاف پھٹک سیشن میں عدم اعتماد کا بل پیش  
 کر دیا۔ اسمبلی میں کانگریس پارٹی کی اکثریت تھی لہذا شیخ سرکار  
 کی شکست دوڑھ دوڑ رہ گئی۔ مگر یہ زبردست سیاسی قدم اپناتھ  
 مجملت میں اٹھایا گیا۔ مرکزی سرکار جو جتنا پارٹی کے باقاعدہ میں تھی۔  
 اس سیاسی متظر کا پاریک بینی سے متناہدہ کرنے لگی۔ شیخ صاحب  
 کی کوششہ سماز شخصیت نے اس سیاسی سفر کے میں محافز جگ کا  
 نقشہ ہی پلٹ دیا گورنر نے منقتوی صاحب کو جو کانگریس پارٹی میں  
 پارٹی کے لیدر تھے حلف دیتے کے بعد اسی کو ہی برخواست کیا  
 شیخ صاحب اس غیر مستقر اعتماد سے بیمار پڑ گئے۔ شیخ صاحب  
 کی بیماری کی خبر جنگل کے آگ کی طرح ریاست میں پھیل گئی  
 عوام بوجک تک شیخ صاحب سے ناراضی و نالان تھے اپنے سارے

فکوئے اور شنگایات بھول گئے۔ انہیں پھر شیخ صاحب کے  
 تئیں محبت اور سپاہی کا سمندہ امداد آتے میں دیر نہیں شیخ  
 صاحب کی عمر درازی و صحت یا بیکار کے لئے جگہ جگہ دعا ایہ  
 مجلسیں آراستہ کی گئیں اس غم ناگ و نکر انگلیز ماہول میں  
 الیکشن کا اعلان ہوا تو لوگوں نے نیشنل کانفرنس کے حق میں اس اکثریت  
 سے ووٹ کا استعمال کیا کہ انگلیز کنڈیلوں کی ضمانتیں حکم  
 خذیل ہو گئیں۔ شیخ صاحب کی وفات کے بعد فاروقی صاحب وزیر  
 اعلیٰ منتخب ہوئے۔ مفتی صاحب نے ایک حقیقت پسندیدہ دن  
 کو رشکست کوں لیم کر لیا اور بد لے ہوئے حالات میں پارٹی کو  
 استحکام بخشنے کا پیڑا اٹھایا۔ مفتی صاحب نے کانگریس کی قیادت  
 کھوتے کرتے اپنی بہت، استدلال، اتفاقی صلاحیت اور غیرمعمولی  
 ذہانت کا بھرپور مظاہر کیا یہ ان کی کوششوں کا نتھر ہے کہ انگلیز  
 پارٹی ایک زبردست سیاسی طاقت بن کر اجھری۔ مفتی صاحب کے  
 دشمن بھی ان کی اتفاقی صلاحیت کا لومہ مانتے ہوئے۔ اور فاروقی  
 صاحب کی اتفاقی صلاحیت میں عدمِ توجہی، بسروکری کے بدترین  
 ردیل اور اتفاقی مشینری کی ناکامی سے لوگ حکمران جماعت سے  
 بد دل ہو کر جو حق در جو حق کانگریس پارٹی میں شامل ہونے لگے  
 آئے دن کانگریس پارٹی کے جلسے جلوس اور منظاہرے ہوتے رہے  
 اور بہت سے نوجوان بھی اپنی زندگی سے اچھا دھرم بیٹھے۔ ریاست

کے ہی نہیں بلکہ ملک کے سیاست کار، و انسور، وکلا اور ادیبِ مفتیِ حب  
 کی اٹھان کو دچھپی کی لگائیوں سے دیکھنے لگے۔ تدبیر اور تدبیر کے  
 اوپر نہ رینے پر پہنچ کر مفتی صاحب نے پھر عجلت سے کام لے کر  
 پوٹسکیل ایڈوپنچر کی شروعات کی۔ نیشنل کال فرننس کے چند ممبر ان اسمبلی  
 کو کراس فلور کرا کے علام محمد شاہ کی سربراہی میں ایک غیر مقبول وزارت  
 کو تلف ہوا یا۔ اس وزارت کی حمایت کر گئی مفتی صاحب نے کافریں  
 پارٹی کے انجمن پنجرہ دھیلے کر دیئے۔ لوگوں کی بھیڑ مفتی صاحب کے  
 دولت خانے کے صحیح میں ملاقات کے لئے برف پارگی اور زبرد  
 دھوپ میں گھری روی مگر سب کے سب اپنے مطلب کے لئے مفتیِ حب  
 کے سامنے چاپلوسی کرتے اور انہائی چالائی سے اپنا کام نکال لیتے  
 رکھی کے ول میں ان کے نئیں خلوص اور ہمدردی کی یعنی تھی۔ اور ہر  
 قاروق عبد اللہ ہو عوام سے کٹ کرہ گئے تھے راتوں رات شہیدوں میں  
 شمار ہونے لگے۔ لوگوں نے ڈاکٹر صاحب کے جملہ خطاب معاف کر کے  
 ان کو پھر اپنی پیکوں پر بھایا۔ اس طرح مفتی صاحب ہی شیخ خاندان  
 کی ہر دلعزیزی اور قاروقی صاحب کی عوامی ایجت کو زندہ کرتے میں  
 غیر شعوک طور مدد ثابت ہوئے۔ مفتی صاحب ۱۹۸۶ء میں مرگزی  
 وزارت میں ذریں سیاحت تھرہ ہوئے اور تھوڑے ہی عرصہ میں چند  
 دو ہو ہات کی بناؤ پر کانگریس پارٹی سے الگ ہو کر جن مورچے میں شامل  
 ہوئے۔ لہ (لہ صفحہ ۱۴۵ اپرٹاٹھمہ)

## خواجہ سیف الدین ڈار

خواجہ سیف الدین ڈار نائل کے ایک معزز ذیلدار گھرانے سے تعلق

رکھتے ہیں پہلے شیل کانفرنس کے سرگرم و کر شمار ہوتے تھے۔ پھر منقی مہماں کے کمپ میں داخل ہوئے اور انتہائی دیانتداری اور وفاداری سے معنی صاحب کا ساتھ دیا۔ اسی وفا داری کے صلے میں خواجہ صاحب کو پہلے اتنا ناگ کو آپر ٹوپنیک کا چیرمن مقرر کیا گیا۔ ڈار صاحب نے خاندانی شرافت و اقدار سے محبت اور معنی صاحب کیا تھا گھری وابستگی کے عوقب بہت سے ذاتی حریفیوں کو جڑ دار صاحب سے پارٹی اور سیاست میں کافی سینیر تھے پہچے دھکیل کر جنگر کی ۲۱۹ء میں اپنے لئے اسیلی کامندٹیٹ حاصل کیا اور اپنے حریف محمد سلطان ایڈوکیٹ کو ۸ ہزار روپلوں سے شکست دیکر اسیلی میں داخلہ حاصل کیا۔ معنی صاحب اُس وقت وکس منشیر تھے اور دو لوگوں سیاست کاروں نے مل کر حلقہ انتخاب بجہہارہ میں بہت سے تعزیزی

حسانی محمد سعید راقم کے بھپن کے دوست رہے ہیں۔ جہاں تک ان کی ذاتی زندگی کا تعلق ہے یہ شریف المقدس، لبرل اور شائیستہ آدمی، میں کالج کے زمانہ میں مندرجہ ذیل طلباء نے انت ناگ میں سلوٹنس یونیورسٹی بنیاد رکھی، معنی محمد سعید، موسیٰ لال آش، پسر حسام الدین، محمد اشرف خان اور محمد مقبول ندیم۔ ہم پاکوں طلباء اپنیں گھرے دوست

مخصوص بولن کی تکمیل کی۔ خاص کر ہائی سکول بھیپارہ کو ہائیر سینکڈری کا درجہ دیا گیا اور بانع وار اشکوہ کی ازسرنما تعمیر کی گئی۔ محض اور سری گوارہ میں ٹول سکولوں کا درجہ بڑھا کر ہائی سکولوں میں تبدیل کیا گیا اور نیشنل بائی پاس سڑک کا مفتونہ تیار کیا گیا جس کی تعمیر حال ہی میں مکمل ہوئی اور بہت سے بیکار نوجوانوں کو روزگار ہمیا کیا۔

### حاجی عبدالغنی و مری (تاریخ پیدائش ۱۹۲۲ء)

قدرت کبھی اپنی تخلیق پر سکرتا ہے اور یہی مسکان کسی کی کامیابی دیتی ہے۔ بھیپارہ سے ۵ کلومیٹر کے فاصلے پر ایک گھنام سا گاؤں "ویریا نو بلوگ" آباد ہے اس گھنام گاؤں میں ایک متوسط مذہبی گھرانا ہو صوم صلوات، پس پیغمبر کاری اور خدمتِ خلق کے لئے مشہور تھا، میں ایک پچ پیدا ہوا۔ والدین نے "عبد الغنی" نام رکھا۔ پچھے پیدائشی محض ور اور لا غزر تھا۔ آخر جب چلتے پھر نے کے قابل ہوا تو والدین نے کریمان نام تھی، قرآن حکیم اور لکھنات بیوستان پڑھانے کے بعد بھیپارہ سکول میں درج کرایا یہاں سے ٹول پاس کو کے انتہا ناگ میں مزید تعلیم حاصل کرنے کیلئے سترلی ہائی سکول میں درج کرایا۔ میرک کی سیر ہیاں پھلا گئی، ہی جسمانی محض ور کی دماغی بھر ان نے اس شوق کو پورا نہیں ہونے دیا تعلیم اور ہماری تھوڑنے کے بعد والدین نے عبد الغنی کو زمینداری کرنے کے لئے بھیجا۔ مگر جسمانی محض ور کی نے صاحب فراش کر دیا۔ آخر والدین

نے عبد الغنی کو زمینداری کے لئے بھیجا مگر جسمانی کمزوری نے  
صاحبہ فراش کر دیا۔ آخر والدین نے تفیضہ کر دیا کہ یا تو درزی کا کام  
سکھایا جائے یا اپنا آبائی پیشہ پیر مریدی کرنے کے علاوہ گاؤں کی  
جامع مسجد کی امامت بھی سونپی جائے۔ عبد الغنی نے دلوں کام بیک  
وقت ہاتھ میں لے کر اپنی ذہانت کا ثبوت دیا۔ پھر شیخ صاحب اور بیگ  
صاحب کی رہنمائی میں عبد الغنی ویری دار و من کی آزمائش میں الجھٹے  
محاذ میں مشمولیت گرنے اور نیشنل کالجنس کا ساتھ دینے کے  
وجہات کا تجزیہ کرنے کے بعد ما قم اس تیجہ پر پہنچا کہ ویری  
صاحب کی سیاسی نہادگی کے پیچے جذباتی، نفیقاتی اور طبقاتی  
وجہات کا فرمائھا۔ اس میں نظریاتی یا سیاسی مغلوبیت  
کے بجائے شیخ صاحب کی ذات کے تسلیں عقیدت اور ان  
کی متحرک لیدر شپ سے اُنہیں تھا۔ اسی لئے ویری صاحب  
نے شیخ صاحب کے ساتھ ساتھ کافی قربانیاں دی ہیں۔ جوانی  
کا اکثر حصہ جیلوں کی تھا، ویری صاحب بھلے ماں قسم  
کے آدمی ہیں۔ ان کے بولنے اور عوامی رابطے کے پیچے وہی  
نظری سادگی بھوڑیتا ہی عوام کا خاصہ ہے، جلوہ گر ہے۔

ب۔ یہی وجہ تھی کہ دیری صاحب

۱۹۶۴ سے آج تک پر ایر بھیپارہ کاں پوری سی سے بطور ممبر اسٹبلی  
منتخب ہو رہے ہیں۔ راتم نے جب دیری صاحب سے ان کی سیاسی  
زندگی کے بارے میں بات چیت کی تو انہوں نے کہا کہ "یہ ۱۹۳۰ء کا  
واقعہ ہے، مسلم کافرنگ اور شیل کافرنگ وہ الگ الگ  
پارٹیاں سیاسی اکھاڑے میں اُتر گر ایک دوسرے سے گھقتم  
گھتا، اور یہی تھیں مگر میں ان معاملات سے الگ اپنے کام میں مگن  
تھا۔ یونکہ ہمارا گاؤں رسیل و رسائیں کی کمی کی وجہ سے کمیٹیے کہ  
ہوا تھا مجھے کسی سیاسی تبلیغی کا زیادہ عالم نہ تھا۔ مال کبھی کبھار  
ہمارے گاؤں کا کوئی آدمی سرینگر یا اسلام آباد جاتا تو وہ مال کے  
حالات شام کو میرے دکان پر بیان کرتا۔ جہاں میرے یار دوستوں  
کی بھی طریقہ کرتی تھی۔ مجھے بھی اسی پیغام رسال کے ذریعے حالات  
و واقعات سننے کا موقعہ تھا۔ اسی دوران ایک رات کا واقعہ ہے  
کہ میں گھری نیند میں تھا کہ اچانک خواب دیکھا۔ تریزہ مت طوقان  
آیا۔ بھلی گڑک رہی ہے باول گرج رہے ہیں۔ تریزہ آندھی سے  
مکالوں کے چھت اڑ رہے ہیں۔ لوگ تو فردہ ہو گرا دھر اُدھر  
بھاگ بھاگ دوڑ رہے ہیں۔ قیامت کا سماء ہے۔ اسی میں ایک  
قد آور شخص مسجد شریف کے والان پر چڑھ کر سریلی اور فرجت  
بخش میں اذان دیتا ہے "اللہ اکبر" اذان ختم ہوتے ہی

رہنمیان سختم جاتا ہے بکلی اور بادل کی تسلی ختم ہو جاتی ہے بوجگ  
 اطمینان کا سنس لیتے ہیں میں اس خوب رو موزن کی طرف ڈکھلکی  
 باندھے دیکھ رہا ہوں اور میری آنکھوں سے انکلوں کا طوفان جاری  
 تھا تھوڑی ہی دیر میں یہ خوب رو جوان مسجد شریف کے اندر چد  
 گیا تو میں نے ایک آدمی سے پوچھا "یہ کون صاحب ہیں؟" جن کی  
 اذان سے یہ سارا طوفان تھم گیا وہ آدمی سیرت سے میری طرف دیکھ  
 کر کچھ رہا ہے کیا تم اس کو نہیں جانتے "نہیں مجھے معلوم نہیں یہ نیک  
 بخت آدمی کون ہے۔ اس کا نام شیر شیر شیخ محمد عبداللہ ہے"  
 اس آدمی نے جواب دیا۔ یقول دیر کی صاحب "یہی وہ وقت  
 تھا جب میں نے شیر شیر کا دامن تھاما۔ میں نے شیخ  
 صاحب کو عقیدت و احترام دیا۔ مجھے ان کے باطن میں قندلیں روں  
 دکھائی دی۔ شیخ کے طور اس محبت کے پیچے کوئی مصلحت کا  
 فرمان نہیں بلکہ میں اس کو روح کا علن لپھور کرتا ہوں۔ اور  
 فاروق صاحب مجھے اسی عقیدت کی تعمیر دکھائی دیتے ہیں" یہ تھی  
 دیر کی صاحب کی آپ بنتی۔ جہاں تک کارزاریا سست کا تعلق ہے  
 دیر کی صاحب کی آدمی زندگی عجیبوں کی تھیں میں۔ دیر کی صاحب  
 جیل میں ہی تھے کہ والدین کا انتقال ہوا۔ دوسرا بار اپنی  
 شرکیہ حیات کا وقت نزد عجاکر پوچھیں نے مگر قادر کر کے نظر  
 جیل پہنچا دیا۔ دیر کی صاحب نے ۱۹۴۶ء سے لے کر ۱۹۸۷ء تک

تین پار ایکشن رہا اور ہر مرتبہ کامیابی و کامرانی نے ان کا ساختہ دیا۔ اگرچہ  
ان کے مدعقابل زبردست سیاسی سورما تھے مگر جب ان کے ہی حصے میں آئیں۔  
ویرکی صاحب کی رہبری میں بھی ہمارہ کو تجھیل کا درجہ دیا گیا۔ یہ ان کی  
سیاسی زندگی کا سب سے پڑا قابل تعریف کارنامہ تصور کیا جاتا ہے

## علام نبی سعید مجھی

نوفمبر ۱۹۸۶ء میں کشیر کی پُر سکون وادی میں پہلے ایکشن کی محلی  
پیڈا ہوئی پھر اس محلی تے آندھی کی صورت اختیار کی۔ دیکھتے ہی دیکھتے  
یہ آندھی طوفان میں تبدیل ہوئی۔ اتنی دھول اڑی کہ کچھ دکھائی نہ دیا  
آخر جب سمال کچھ سکون پذیر ہوا تو مسلم متحدہ محاذ کا ایک نوجیز  
پودا غلام نبی سعید مجھی کی شکل میں آگ آیا۔ لوگ ہیرت سے اس تھنے سے  
پوٹے کو دیکھنے لگے۔ لفین ہی ہمیں اڑنا تھا کہ کیا طوفانی گلوں کی  
آسیار کی بھی گرتا ہے۔ سعید مجھی صاحب بھی ہمارہ کی مٹی سے جنے ہیں  
مگر اتحاد ہوم شلی گک سے لڑا اور کامیاب ہوئے۔ جہاں تک  
خوبی، فکری اور تظریاتی سطح کا تعلق ہے سعید مجھی صاحب کو ایکی ان  
صریحیوں سے گزرنا ہوتا ہے۔ اور دکھانا ہو گا کہ شاہین کی پرواز ہمیشہ  
بلندیوں کی طرف ہوتی ہے۔

علام نبی سعید مجھی بطور انسان میں اچھی طرح واقف ہوں۔ ایک  
برل، و سیچ العصب اور شایستہ آدمی ہیں۔ تک نظر اور کوتاہ انہیں

نہیں۔ مٹو جہ بوجہ جہ۔ معاملہ فہمی اور قوت استدلال کے مالک ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اتنی کم عمری میں ریاست کے سب سے بڑے ایوان میں داخل ہوئے آج تک سمجھی صاحب کاروبار میں رہ گر موج اڑا رہے تھے مگر اب ان کے لئے امتحان کی محض کم آن پہنچی ہے دیکھنا یہ ہے کہ وہ اس جلیل القدر متفہب پر ہنس کر اپنی غیر معمولی صلاحیتوں کا نظر ہے کرتے ہیں یا القول کے "جو چپرا تو اک قطرہ خون نکلا، والی خربہ المثل نہ بن جائے۔"

## خواجہ غلام قادر ناگ

آپ نے ۱۹۶۲ء میں انتخاب ناگ کامیڈی نسی سے انتخاب رٹا دو ٹلوں کی شرح سے آپ تیسرے نمبر پر رہے جبکہ دوسرے امیدوار کی ضمانتیں ضبط ہوئیں آپ نے ۳۵۸ ووٹ حاصل کئے۔ آپ جماعتِ اسلامی کی نمائش پر ایکشن لٹر رہتے ہیں۔

## مشائخ حکیم ہمارہ

**مل دیدیہ:** اللہ عارفہ یا ملی ایشوری جس کو عرفِ عام میں بلڈ ماج یا مل دیدیہ کہا جاتا ہے چودھویں صدی میں پانپور کے قریبہ سیم پورہ "نامی" قریبے میں ایک ہندو گھرانے میں پیدا ہوئی تھی۔

کہا جاتا ہے کہ وہ دنیاوی تھکنڈوں میں پختے پختے بھی نہ پھنس  
 پائی۔ اس کی شادی کی گئی مگر خاوند اور سرال والوں سے بھی  
 نہ ہو سکا۔ وہ بچپن سے ہی یادِ خدا میں محو رہتی تھی۔ وہ بھی  
 زمانہ آیا کہ یہ عارفہ اور مجذوبہ کشیر کے تمدن اور ثقافت پر  
 پہنچتا تھا اُخڑا نہ اڑا گئی۔ اس کے ساتھ بے شمار کرامات  
 متصوب کی جاتی ہیں۔ اس کی شاعری اس کی زندگی سب بچھے  
 قواریع کا حصہ بن گئی وہ شیوه فلسفے سے بخوبی واقف تھی  
 کشیری بلوحاظِ مذہب و ملت آج تک مل دید کا احترام  
 کرتے ہیں۔ مل دید کے حیات و فلسفہ، کلام اور طرزِ اظہار  
 اور قصیٰ بلندیوں کے متعلق آج تک بہت کچھ لکھا چکا ہے اور  
 یہاں اس کے کارناموں کو بیان کرنا مقصود نہیں اور یہ بھی  
 صحیح ہے کہ مل دید جیسی عظیم شخصیت اور سخنوار کو صرف بچھاڑو  
 سے ہی مخصوص بہتیں کیا جاسکتیں مل دید اور بچھاڑو کے  
 مابین یہ تعلق رکھا ہے وہ واقعی اہم ہے، لوك روایت  
 کے مطابق مل دید کے آثار بچھاڑو میں ہی وفن ہیں یہ  
 مقبرہ جامع مسجد بچھاڑو کے شمالی کونے میں واقع ہے  
 حال ہی میں اسے نئے سرے سے تعمیر کیا گیا ہے۔ اس  
 مقبرہ کے ساتھ ہی ایک چھوٹی مسجد ہے جہاں مسلم  
 خواتین نمازِ جمعہ ادا کرتی ہیں۔ ساتھ ہی سلطان سکندر

کے پیر در خند حضرت سعید محمد قریشی کام مرقد ہے حال ہی میں اسکی  
تجدید کی گئی ہے اس لوك روایت کے ساتھ ساتھ کچھ مواعین  
یعنی یہی بحثت میں کہ مل آید کی روح نفس غفاری استے بجیہاڑہ  
ہے میں پرواز کر گئی۔ حوالہ تاریخ حسن:

"چول آں بیگانہ خواست کہ در شبستان محبوبِ رود - تفاد  
اور دیکے زیر پائے گذاشت دوم بالائے سر - گفتندش چہ  
ے کئی ہے گفت از پشم نامحر ماں پو شیدہ دارم - اب یگفت  
و دست پر دست زد - تفادہ بر تفادہ نشد - مرو ماں حیران  
شدند - تفادہ از تفادہ بر واشنند دو آں پیچ زیبند  
ایں قصہ در بھیڑا ہ پر گذار اسلام آباد متعلق مقبرہ سعید محمد  
قریشی وارع شد - صرہ ماں آں بجا زیارت نے کئے " ایسے  
ہی حوالہ بحثات " بپورستان شاہی " " اسرار الابرار " ریاض  
الاسلام " " ملی و اکھانی گریں " " رشی نامہ پا بامحال " " بلاغ  
صلیمان " " تاریخ کشیری ادب " اور دوسری تو اریخی کتب  
میں طبقے ہیں۔

## یا سمن رشی

یا سمن رشی بجیہاڑہ میں رہا کرتا تھا اس کے اور دو بھائی  
خلد صمن رشی و پلا سمن رشی تھے۔ بعض تذکرہ لکاروں کا خیال ہے

کو حضرت شیخ سالار الدین (سلیمان) اور مددِ رحیمی کا نکاح  
یا منرشی نے کروایا تھا جیکہ بعضوں کا خیال ہے کہ یہ مبارک کام  
حضرت سید حسین سمنائی نے کیا تھا۔ شیخ سالار الدین حضرت  
علدار کشیر کے پدر بربرگوار تھے۔

یا منرشی متقدی و پرہیزگار تھے شب دروز یادِ الہی میں صرف  
رہتے تھے۔ معمولی عذرا کھاتے تھے آپ کی نیکی اور پرہیزگاری  
کا شہرہ ہونے لگا تو بادشاہ زمانہ ان کی ملاقات کے لئے  
حاضر ہو گئے۔ رشی نے بادشاہ کی اور التفات ہنیں کیا۔ باشنا  
نمازی ہو کر چلا گیا اور رشی سے انتقام لیتے کی سوچنے لگا۔ ایک  
مشہور رفاقتہ بھی بھیں کا نام ”شد تریان“ تھا۔ بادشاہ  
ز دفعام داکرام کا دعہ کر کے اس گل اندام سرا پا عشوہ نام  
کو رشی کے تقویٰ پر شبِ ہوئی مارنے کے لئے آمدہ کیا۔  
رفاقتہ نے مردانہ لباس پہن کر رشی کے حضور میں قدم گردھ  
لات کے وقت اور بن مکھن کے رشی کے پاؤں ولیتے ہی  
رشی بیدار ہوتے ہی تھیں ہوا۔ کوئی بھوڑ اور کیوں آٹھی ہو۔ رفاقتہ  
انکار کی کے ساتھ بولی۔ ”رب العالمین نے جنت سے آپ کے  
لئے صحیح دیا۔ میسا حور ہوں۔ رشی سادہ لوح تھا صائزشی کو  
نہ بھاپی سکا اور رفاقتہ کے ساتھ میا نشرت تکریم کیا۔  
صحیح ہوتے ہی رفاقتہ العام پانے کیلئے بادشاہ کے پاس

پہنچ گئی۔ بادشاہ نے کہا تمہارا بیان مبنی جو صداقت کیسے مانوں؟ رفاقت نے کہا آپ رشی سے پوچھ سکتے ہیں۔ وہ جھوٹ بولنے والا نہیں بادشاہ کو رفاقت کی بات پسند آئی اور رشی سے طنز گی رشی نے ملاقات کرنے سے انکار کر دیا اور پیغام بھیجا۔ آج رات کو چور آیا تھا سب مال و م產業 چڑا کر لے گی۔ بادشاہ کو اب ایک لڑے ہو گئے آدمی کے پاس کیا لٹے گا؟" بادشاہ یہ سئی کر پلے حد تراویم و پر لشیان ہو گیا اُدھر رفاقت نے اپنے کو پر کھینچنے لگی۔ فقیروں اور درویشوں کے حضور جا کر اپنے گن ہوں کا علاج ڈھونڈنے لگی۔ انہوں نے کہا کہ اگر اپنے گناہوں سے تو پر کمر کے مال و بولیشی پالا کرو اس کی آمدی ہزب ہوں میں باستکارہ تو خدا تمہارے اس خطرناک گناہ کو معاف کرے گا یہ گنگر "نندہ زرشن" بادشاہ کے پاس چلی گئی اور یہ، "بادشاہ سلامت بخھے ایک قطعہ زمین عنایت فرمایا جائے میں اپنے گن ہوں پر شرمندہ ہوں۔ ان مولیشوں کی چوتھ کر کے خدا سے معافی مانگتا چاہتی ہوں۔ بادشاہ نے بھیجاڑہ میں زمین کا ایک ٹکڑا دلوادیا جس کو اسی نندہ کے نام پر تجدیں نندہ مرگ کہا جانے لگا اس قطعہ ارض کا پر آج چلک قصہ بھیجاڑہ کا عیدگاہ ہے اس سیدانہی رفاقت ایک تک مولیشی پالی تھا اور اپنی آمدی میں کپنوں

اور سخت جوں میں بانت دی۔

(اقتباس: ابو نامہ، تحقیق پا بالغیب الدین غازی ص ۵۵، تلفیض)

## حضرت پا بالغیب الدین غازی

خاتم اولیاء ابو الفقراء گوہر بے بھا ابو الفقراء  
تارک نعم ما میل فالودہ عرقی بھر رضا ابو الفقراء

(علام مجید الدین بودا بھیمارہ)

حضرت پا بالغیب الدین غازی کا اسم مبارک تاریخ سلطنتی گیش  
نضر الدین ہے۔ ابو الفقراء آپ کا لقب ہے۔ آیاںی وطن پڑا وہ پشاور  
کے قریب تھا۔ والد کا اسم مبارک حسن رائے تھا اور وہ پکوئی پھری  
ریاستوں کے سرووار تھے آپ کی ولادت وسویں صدی یا چھوٹی ٹینی ہوئی  
ہے ۱۳ محرم الحرام یہ وزیر اتوار سکھیا ہیں واصل حق ہو گئے۔

ابو الفقراء پا بالغیب الدین غازی مشائیخ مشائیخ میں سے ہیں میں  
عالم و فاضل، اہل علم، اہل قلم، عارف و عاپد اور صاحب کرامات  
اولیاء تھے۔ پچھنے کے ہی شوق جستجو اور زہد و ریاضی میں مشغول رہا  
کرتے تھے۔ انکی پدر میر سکا ویکا یہ عالم تھا کہ عمر بھر روزہ دار رہے  
تاریخ اعلیٰ میں مرقوم ہے: "با باز مشاہیر مشائیخ ایں دیار است  
از خودی باز با صفات ریاضات و صحبت حضرات اشتغال مکروہ دوئے  
سیقت از اکثر افتراض خود رہو ده خلیفہ بدیشمع حضرت شیخ پا با

داؤ دخانی است و سواے ایشان فقر اراد بسید را دیدہ تر م  
 عمر ترک لذات گذار نیندہ ختنے ترک فوکر ربی و فرنگی و آب سرد  
 ہم داشت تماں گمراہیاں و ترک تیولے لبر بردا :  
 بابا داؤ دخانی سے رو حانی نیو من حاصل کرنے کے علاوہ لوگوں  
 بے شمار مشاہیخین سے کسپر فیض کیا ہے عین شباب میں نفسِ ماو  
 کے ساتھ بچھا دکھنے کے لئے ، دین اسلام کی تبلیغ کرنے کے لئے  
 اور تجارت رو حانی کے حصول کے لئے مختلف جمگوں کی سیاحت کی  
 غرض سے آبائی وطن کو خیر باد کیا ۔ بے شمار خلفاء اپ کے ساتھ رہتے  
 تھے ۔ آپ جہاں جہاں جاتے مساجد تعمیر کرواتے اور تبلیغ فرماتے  
 کہا جاتا ہے کہ آپ تم اکتا بول کے مُعْنَف ہیں با کمال اہل علم و اہل  
 فن بھی تھے اور سخنوار بھی ۔ ان کی شہرہ آفاق تحقیق لوز نامہ ہے جسی  
 کا ذکر پہلے آچکا ہے آپ کے متعلق یہ روایت تاریخی کتابوں  
 میں درج ہے کہ آپ قبرستانوں کے علاوہ شمشاتوں پر بھی  
 فائز پڑھتے تھے جب آپ سے پوچھا گیا تھا تو آپ ایسا کہوں کرتے  
 تو فرمایا "میری آنکھوں کو کچھ یہاں دیکھتی ہے تم نہیں دیکھ سکتے" ۔  
 مغلی شہزادہ فارانشکوہ بھی آپ کے علاقہ مریدی میں تھا ۔ بابا داؤ دخانی  
 کے فرزند ارجمند حضرت شیخ ابراہیم ۔ ہم سل تک بیجا بارہ میں مقیم  
 رہے حضرت شیخ جس دستی میں رہا کرتے تھے آج بھی اُسے خانی  
 محمد کہتے ہیں ۔ بیجا بارہ میں حضرت خازی کے چار خلفاء اہم خاندانوں

کی بنیاد ڈالتے ہیں۔ عبدالرحمن ناظم نے باب الفیب الدین خازمیؒ کے  
تئیں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے ایک تھریر کیا ہے  
چند اشعار ملاحظہ ہوں :

ستے وہی لیلہ تاؤ تھ پا نہ عشق تو نا پڑھیں  
عاشقی ذاتس کڑھ تھ تھ خانہ تراو تھ در جنگل

نفس تو من رام کو رعن او شکر بشیک مر آگہ ازل

شیخ خاکی اوے ہتھ ارشاد سلطانی ازل

(آپ نے سات سال کی عمر شریف ہی سے آتش عشق کو اپنے سینے میں جگہ  
دی، واللہ پاک کے عاشق ہو گر جنگلوں کو اپنا گھر نبایا۔ نفس کے گھر  
کو بلاشک آپ اپنے قابو میں لا یا حضرت پایا واو دخاکی سلطانی ازل  
کا ارشاد لے کر آپ کے پاس حاضر ہو گئے)

### بلیبل شیخ فتح الدین عبدالرحمان المعرف حاجی پایا

شیخ فتح الدین عبدالرحمان حضرت فیب الدین خازمیؒ کے خلیفہ خاص تھے  
آپ ۱۰۸۴ھ میں واصل بحق ہو گئے میں۔ سلطان سکندر کے بعد اسی  
تھے بھیہارہ کی موجودہ خانقاہ (خانہ کعبہ کی طرز پر) تعمیر کی ہے جہاں  
درس و تدریس اور روحانی تربیت کا باقاعدہ سلسہ جاری کیا گیا۔  
حاجی بابا علاقہ چاگ کے کنجوں تو بُوک میں تردد جامع مسجد خانقاہ  
را بجور ماجد میں ۱۳۷۲ھ سال تک تخلوت نشین رہے۔ بھیہارہ آکر شادی کی

اوہ سیہیں استقال فرمائے بابا محمد زادہ آپ کے فرزند احمد تھے  
محمد زادہ کے پچھلے فرزند اوہ ایک دختر تھی۔

حاجی بابا

محمدزادہ

بابا حسیر اللہ پاپا محمد اشرف عزت اللہ فیاض اللہ و خنزیر  
ان ہی انیک سیرت بھائی مصلحتی بھیہاڑہ میں چار خاندانوں کی  
بنیاد ڈالی اور بھیہاڑہ میں جتھے بھی یا کمال روحانی بزرگ، ادبی شخصیت،  
پہنچتے کار کار بیگر، عارف باللہ، مفتی، صرف و نحو جانتے والے اور  
علماء دین پیدا ہوئے ان میں ۹۰ فیصد لوگ ان ہی چار خاندان لاؤ  
سے تعلق رکھتے ہیں۔ چند امام بزرگ مستیوں، علماء دین دین، بزرگان  
وقت اور ہر والی سیاست کے اسماء گرامی لیلی میں:

مفتی محمد حضرت مقبل، عبد الرحمن ناظم، بابا عزت اللہ، بابا محمد الحسن،  
مفتی محمد عبد اللہ (برادر اکبر مفتی محمد سعید) بابا عزت شاہ، بابا حسیر اللہ،  
مفتی محمد مقیول واعظ، مفتی محمد سعید، مفتی لوز الدین ناظم، سید  
علی چڑاری، بابا عبد اللہ حافظ، شمس الدین گنلی المعروف گنجو  
پیر شمس الدین مقبل صاحب، غلام مصطفیٰ ناظم، مفتی سعد الدین  
غلام مصطفیٰ مفتی وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

## عارف باللہ عفار صاحب

ولی مادرزاد عفار صاحب روحانی عظمت کے سلوٹ مانے جاتے  
ہیں تقریباً ۲۰ سو سال گزرنے کے بعد بھی لوگ ان کا نام عزت و احترام  
کے ساتھ ایسے لیتے ہیں۔ جیسا کہ عفار صاحب ہم میں موجود ہیں۔ ان کے  
والد بزرگوار کا اسم گرامی محمد جو را لو تھا۔ ماں باپ نے یہ کے کا نام  
عبد العفار رکھا۔ آپ بچپن سے ہی فکر و ذکر و عبادت الہی میں مشغول  
راہ رکھتے تھے۔ آپ کا پیر و مرشد بھی ہاڑہ کا ہی ایک محترم سیدہ  
و بزرگ تسلی تھا۔ مجاہدات کے علاوہ خدمت مرشد میں منہمک رہا  
کرتے تھے۔ روایت ہے کہ ایک دفعہ طالب نے اپنے مرشد  
سے التجاکی "یا حضرت مجھے تمنا ہے کہ حضرت تو اجہ خضر سے طلاق  
ہو جاؤں۔ مرشد نے ہدایت کی کہ صحیح منہ اندھیرے دریا میں نہائے  
کے لئے جاؤ۔ حسب ہدایت طالب نہائے کو چلا گیا۔ سحر کا وقت تھا  
نہاد ہو کر فارغ ہوتے پھر اپنے تو اپنے سامنے خواجہ خضر کو دیکھا  
حضرت نے پوچھا "اے نیک پچھے! ماںگ کچھ اپنے لئے واںگ"  
عبد العفار کم سنی اور تھر تھر اٹکی وجہ سے کچھ سوچ نہ سکے۔ آخر  
تحوڑے تامل کے بعد کہا "حضرت مجھے دست غیب غایت کیجیے"  
جو اب ملا "ماںگنے والے تمہاری ماںگ پوری ہوگی۔ اب عبد العفار  
اپنے مرشد کے پاس پہنچی اور مرشد نے کہا اس روحانی قلت  
کو کبھی ذاتی مفاد کے لئے استعمال مت کرنا۔

عبد الغفار صاحب میر جعفر سکپتو اور متحابوں کی امداد کرتا  
 رہا۔ مساجد کی تغیری میں حد سے زیادہ پیش پیش رہا کرتا تھا آپ  
 نے بھیجا طریقہ میں کئی مساجد تغیر کرائیں تھیں "اللہ واد ریشی مسجد"  
 وہی مسجد، اپنی دکان کے باہر مسجد، قدیم پل کے نزدیک  
 دیوبھیکی یاریل کے پاس بر لمب دریا مسجد شریف (خراط مال مسجد)  
 اس مسجد کے ساتھ ایک دینی مدرسہ قائم کیا۔ اس درسگاہ کے  
 تمام مصادر خود برداشت کرتے تھے جیسا کہ پہلے کہا گیا ہے کہ  
 کہ آپ صاحب کرامات ولی تھے۔ کرامات اولیائے کرام سے  
 ظہور میں آتی رہتی ہیں آپ کی کرامات کا آج تک بھیجا طریقہ میں  
 چھر چاہے اور تھیے کے بزرگ ان کی محرومیت کا ذکر آج بھی  
 اکثر کیا کرتے ہیں۔ چند ایک کرامات یہاں درج کی جاتی ہیں،  
 ایک دفعہ زبردست تحفہ سالی کے وقت آپ چھینٹ  
 سازوں کے محلے سے گذرے۔ چھینٹ ساز آج تک بھیجا طریقہ  
 میں رہتے ہیں۔ چند چھینٹ سازوں پر نظر پڑی تو ان کے فرج چاہے  
 ہوئے چھرے دیکھ کر پوچھا آپ اس قدر خستہ کیوں ہو گئے  
 ہیں۔ چھینٹ سازوں نے عرض کیا "حضرت سات دلوں  
 سے کچھ لکھانے کو نہ ملا"۔ غفار صاحب نے کہا "اُس تھی کو  
 ذرا سرک دو" چھینٹ سازوں نے ایسا ہی کیا۔ دیکھا کہ  
 مرعن غذا کی تین رکابیاں پڑی ہیں۔ چھینٹ ساز چیرت زدہ

ہو کر قلندر کی طرف دیکھنے لگے مگر وہ جا چکے تھے۔

۲۔ ایک دفعہ حج بیت اللہ کے سفر پر روانہ ہوئے سمسندر میں طوفان آیا۔ جہاڑا ہمکو لے گھانے لگا۔ حاجی صاحبجان زارو قطار رونے لگے بھکڑا رپخ گئی غفار صاحب اپنی جگہ پر چادر اوڑھے لیٹے تھے بارہمولہ کا ایک حاجی قلندر کے پاس آ کر انہیں جھانے لگا "کچھ خبر ہے؟" ہم ڈوب رہے ہیں غفار صاحب نے کروٹ بدل کر کہا "جاو سمسندر سے کھو سکون میں رہے۔" تین بار ساگر سے یہی الفاظ دھراو۔ بارہمولہ کے حاجی صاحب نے ایسا ہما کیا تو واقعی طوفان ستم گیا۔

۳۔ غفار صاحب و ہرلئی مسجد کے قریب اپنی ہمشیرہ شرم دید کے لئے ایک مکان تعمیر کر دارہ تھے مجھیں ہم رحمت دید نے بھائی کو کہا کہ شرم دید زیر تعمیر مکان کی چھلی مترل میں کرا آیہ داروں کے لئے کچھ دکانیں بنوانا چاہتی ہیں یہ اس کر غفار صاحب آگ بکولا ہو گیا۔ کیا میری یہن کے مکان کے نیچے پچے، لفٹنگ سیٹھا کریں اور اواد پر میری بہت ہو گی۔ غفار صاحب نے مکان کی تعمیر کا کام کروایا۔ شرم دید نے چبی یہ خرسنی تو زارو قطار رونے لگی کیونکہ اس نے ایسا کہا ہی نہیں تھا یہ کسی دشمن کی اڑالی ہوئی خبر تھی جو رحمت دید کے کالوں تک جا پہنچی تھی۔ شرم دید کے آتسو کسی

طرح تھتھی نہیں۔ آخر تیرے دن غفار صاحب کی پیغمبر پر ایک پھوڑا تکلا۔ سات سو "زولو" (کشیری دوڑک) پھوڑے پر بھائی گئیں۔ مگر پھوڑا بڑھتا ہی رہا۔ غفار صاحب کی حالت دن بدن بیگڑتے لگی۔ آخر جب ان کے بخنسے کی امید نہ رہی تو ایک طالب نے پوچھا "حضرت کیا آپ کی نظر میں پھوڑے کا کچھ علاج ہے؟" قلندر نے فرمایا "جب تک شرم دید مجھے معاف نہیں کرتی پھوڑا ٹھیک نہیں ہو گا" سب لوگ حتیٰ کہ غفار صاحب کی اہلی محترمہ بھی شرم دید سے معافی مانگتے لگے۔

آخر پہن کا دل پسیجا بھائی کے پاس آئی۔ پھوڑے پر ٹاٹھ رکھی۔ دست پدعا ہو گئی اور چند دن میں پھوڑا ٹھیک ہوا غفار صاحب نے اپنے گناہ کی معافی مانگی اور شرم دید کا مکالی تعمیر کرنے لگا۔ گناہوں کا کفارہ ادا کرنے کی غرض سے اپنے ہی باغ میں ایک حمام بنوایا جو آج تک ضلع اسلام آباد کا واحد حمام ہے۔ جہاں اکثر ناتوان اور گھر زد دن گزار کر صحت یا بہو کر چلے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ آنکن میں ایک میٹھے پانی کا کنوں کھددوا یا جہاں مسافروں کو پانی ملتا تھا۔ بھیمارہ میں باغ دار استکوہ کی دوبارہ مرمت اور ترمیم سے پہلے باغ غفار صاحب ہی تفریح کا واحد ذریعہ تھا۔ ہندو لوگ نوبلرا کے دونوں اس باغ کی سیر کرتے ہیں۔

## حکیم عَمَّہ جو طاگ

جنوبی کشیر کا تھاں حکیم عَمَّہ جو طاگ تقریباً ۱۸۵۰ء میں بھیڑاڑ

میں تولد ہوا۔ والد کا نام صدقی جو طاگ اور دادا کا نام نبیر جو طاگ تھا۔ حکیم صاحب کے دو بھائی تھے۔ خالق طاگ اور خلیل جو طاگ تھے توں طب اور حکمت کے لامر تھے عَمَّہ جو طاگ کا فرزند ارجمند حکیم غلام رسول طاگ ہے۔

حکیم عَمَّہ جو طاگ اپنے بھائیوں میں سب سے پچھوٹا تھا۔ مگر غلطیت و رفتت میں بڑے بھائیوں سے بہت آگئے نکلی گیا کہا جاتا ہے کہ میر صادق نام کا بزرگ کامل الہ کے سارے خاندان کا فرستہ تھا۔ میر صادق "ناٹران در" تراں میں سکونت کرتے تھے۔ ایک دفعہ خلیل جو طاگ سخت بیمار ہو گیا۔ جب افاقت نہ ہو سکا تو بڑی منت سماجت کے بعد میر صادق کو بھیڑاڑ لایا گیا۔ پیر کامل کی توجہ سے بیمار سخت یا سب ہو گیا۔ ایک دن پیر کامل منہ ازہر سے دریا سے نہ کر دالیں آرہے تھے۔ راستے میں عَمَّہ جو طاگ مل گیا پیر کامل کی توجہ اس وقت حالت جلالی میں تھی۔ عَمَّہ جو کو اپنے پاس بلایا اور کہا اپنا منہ کھولو۔ عَمَّہ جو نے منہ کھول دیا کہ میر شد نے منہ میں لعاب دہن دال کر گیا۔ "تخت اور بخت آج سے تم کو ہی دیا گیا۔

اس واقعے کے بعد عمر جوٹاک کی حکمت اور طب کے محیر العقول کا نامول  
کی شہرت ہونے لگی۔ صمد خان جو لخاچ کا گورنر تھا نے عمر جوٹاک  
سے اپنی لڑکی کا رشتہ کرنے پہنچا۔ آخر ایسا بھی ہوا۔ عمر جوٹاک محمد  
خان کا داماد بن گیا۔ کچھ وقت کے بعد عمر جوٹاک اور وہ سرے  
بھائیوں میں ان بھائیوں کی ہونے لگی۔ پسی کاٹل کی ہدایت کے مطابق  
وہ بھی دُور ہو گئی۔ حکیم عمر جوٹاک کی غیر معمولی ذہانت اور شہرت  
ویکھ کر دونوں بھائیوں نے اپنی گھری چھوٹی بھائی کے حوالہ کر دی  
ان کی حکمت کے بے شمار و اتفاقات آج تک مشہور ہیں۔

مہاراجہ پر تاپ سُھو کے دستید راست اور ریسی وقت عزیز  
میر بھجوہ (در جپورہ) ایک وقت سخت بیمار ہو گئے۔ قبضن کی شکنا  
پھوکی۔ کھانا پینیا چھوڑ دیا۔ مہاراجہ کے دو فیملی ڈاکٹر والسن اور  
ڈاکٹر نیو کے علاوہ کئی مشہور حکیم علاج کرتے تھے مگر گئے مگر  
ریسی کی حالت دن بدن بخوبی نہیں تھی۔ آخر ہمدر جوٹاک کو جپورہ  
بلے جایا گیا۔ مہاراجہ نے اپنی کار حکیم صاحب کو لانے کے لئے  
بھیج دی۔ جب حکیم عمر جوٹاک اس کمرے میں داخل ہو گئے جہاں  
بیمار لیٹا تھا تو انگریز ڈاکٹر دیہاتی حکیم کو دیکھ کر نہیر لب  
مسکرائے ڈاکٹروں اور حکیموں نے عزیز میر کے کمرے میں  
خوشیوں اور قہوہ اور رکابی میں گھنی ملائے کچھ رکھوائے تھے  
تاکہ یہ دیکھ دیکھ کر بیمار کو کھانے کی رغبت پیدا ہو جائے۔

حکیم گھم جو نے یہ چیزیں بیہاں سے نکالنے کا حکم دیا۔ فوراً انجینئر اور شپریز کا ایک پیالہ تیار کرو اگر بیمار کو پلپا یا۔ پچھوڑنے کے بعد بیمار کا قبض ٹوٹ گیا اور ۲ دن کے بعد بخار اتر گیا۔ جب بیمار صحت یا پہلو تو میر صاحب نے ٹاک صاحب کو ایک قیمتی شال اور ایک قیمتی گھوڑا اور پانچ سور و پے تختہ "بھیج دیئے۔

۲ ایک دن ایک جانکار پنڈت جی کو راستے میں دیکھا۔ دیکھتے ہی حکیم صاحب نے کہا "ستا ہے کہ آپ کی بیوی کی سخت بیماری ہے۔ ابھی آپ کا آدمی میرے پاس آیا تھا آپ فوراً گھر جائیے۔

پنڈت جی فوراً گھر چلا گیا۔ ہر یوں سے حکیم صاحب نے کہا "یہ پنڈت جی پنڈھنٹوں کا مہمان ہے اس نے صحیح پور قشقر اپنے ما تھے پر کھینچا ہے اس وقت تک خشک ہونے تھیں پا یا ہے گھر پہنچتے ہی پنڈت جی عدم کو سدھا رکیا۔

انتقال کرنے سے پانچ سال پہلے حکیم گھم جو ٹاک نے حضرت بالفیض الدین غازیؒ کے صحن پاک میں اپنے لئے تحریرتوانی اور ہر سال سرتایہ د قبری کی وسعت کے برابر اثاث وغیرہ غرباً اور صائین میں تقسیم کو تابا آخ ۱۹۲۹ء میں ۸ سال کی عمر میں بہانِ فانی سے رحمت کر گیا۔

## اکھر صاحب شورہ گرو

آپ بامکمل صوفی بزرگ تھے۔ زیر ذمۃ ریاضت و عبادت کرتے تھے۔ آپ کی گرامات آج تک مشہور میں ان کے جدید بزرگوار قاسم صاحب نے جیسا دیوی پہاڑی کے درمیان ایک غار بھدوائی تھی جس میں اس خاخالان کے اہل کمال بزرگ آج تک ریاضت و عبادت کرتے آئے ہیں۔ اکھر صاحب علمِ رمل سے بھی واقف تھے ان کا سن ولادت ۱۹۲۸ء اور سن و صال ۱۹۳۴ء ہے۔ ان کے فرزند جناب محمد امین صاحب موجودہ سجاد شیخ ہیں۔ اکھر صاحب خوش پوش اور پُر جلال بزرگ تھے مہند و اور سلم سب فرقے ان کے حلقہٗ عقیدت میں شامل تھے محمد امین صاحب بھی خارِ اکھر صاب میں محو عبادت رہتے ہیں راقم کے چچا جیان شری دیدہ لعل تھکو ان کے نزدیکی مریدوں میں ختمار ہوتے تھے۔

## شری مہتاب کاک

اور گرگ زیب عالمگیر کا دودھ حکومت تھا کشیمیر میں ایک ہندو صوفی مشیش "پسیر پنڈت" رہتا تھا ان کو عرفِ عام میں "ریشتر پسیر کہتے ہیں۔ اس قلندر صفات مداد ھو کا پیرو

رشی کوں تھا۔ رشی کوں کے پوتے کا نام مہتاب کاک تھا جو بڑھ گئے  
بچھاڑہ میں رہتا تھا۔ مہتاب کاک موجودہ صدی کے عقليم شیو  
 فلا سفرول اور سنتول میں شمار ہوتے ہیں اور موجودہ صدی  
کے مانسے ہوتے کشیو فلا سفر سوامی لکھن جی (رشی بری) کے  
گرو ہیں۔

## ایک کوشش پھرگت سنت

(ہمیشہ ناتھ جی فرصل (۱۸۹۰-۱۹۵۰))

ہمیشہ ناتھ در جس کو عرف عام میں "بوبو جی" کہا جاتے تھے (لکھنکر  
آپ داک خانہ میں بجیتی داک بیالو کے فرائیں انجام دیتے تھے) موضع  
فرصل یادگاری پورہ میں ۱۸۹۰ کے قریب پیدا ہوئے۔ آپ کے گرد گوت  
نگ کے نہان رشی اور سنت سوامی لکھن اٹھ کاک جی تھے۔ ساری عمر  
آپ بچھاڑہ میں ہی رہے۔ ہمیشہ ذکر الہی میں محور رہا کرتے  
تھے۔ تبھے کے پندہ داود سلمان ان کی زیر دست عزت و احترام  
کرتے تھے۔ آپ بچھاڑہ سے ڈیلوی کے لئے روانہ ہوتے تو ہمیشہ  
زمین کی طرف دیکھتے کہی سراٹھا کرنہیں چلتے تھے کیا مجال ان کے  
و فخر جانتے کے وقت کوئی عورت یا طوکری چاہیئے وہ کسی فرقے سے  
تھیں رکھتی تھی سڑک پر آنے کی جڑات کرتی بوبو جی نے شرمنید  
بھگوت کا تنظیم کشیری ترجمہ کیا ہے جو سچ پچاہے ہے مگر کتابت

اور اشاعت کی دوسری خامیاں اس کی اہمیت میں بجا ہے افغان  
کے تحقیق کرگئی ہیں۔ ان کے چھوٹے صاحبزادے دینا نوجہی اس  
ترجمے کی جملہ خامیوں کا ازالہ کر کے ہسن و خوبی کے ساتھ شایع کرانے  
کی کوشش میں ہیں۔ بولجی کے پختہ بخوبی قبول عام حاصل کر کچے  
ہیں مثلاً کے طور ان کا یہ بخوبی ہر مندر میں گایا جاتا ہے۔

بالہ شرمندِ حجم منے چاڑی مائے

نیترن مشر کرے جائے

آپ ۱۹۵۲ء کو اس دارِ فانی سے کوچ کر چکے۔

### ( مفتی محمد حضرت مقبل ( ۱۳۰۸ھ تا ۱۳۹۸ھ )

مفتی محمد حضرت مقبل حاجی شیخ فتح الدین عبدالعزیز ( حاجی بابا )  
خلیفہ اول حضرت پایانیہ الدین عازیز کی پیغمبری پشتہ میں سے تھے  
وہ ۱۳۰۸ھ میں تولد ہوئے اور ۱۳۸۱ھ میں فوت ہوئے۔ کہیاں  
ناظم ( دکشیری ) کے صفحات میں مقبل کی تصانیف اور کارناولیں  
پر تفصیل سے روشنی ڈالی گئی ہے جیسا کہ تحریر میں آیا ہے  
مقبل کا حلقة اشربہت و سیع تھا وہ ایک مدت تک بیکھڑا وہ میں  
وہیں و تدریس کا سلسہ جاری رکھے ہوئے تھے۔ دورِ دور سے  
طلب علم آگر تعلیم سے مالا مال ہو گرچے جاتے تھے خود انہوں نے  
سعید سعد الدین ملاری سے کسب فیض کیا تھا۔ سعید سعد الدین

مادری مولانا عبد الغزیر حوث دہوی کے شاگرد رہے ہیں مقیل کی  
مندرجہ ذیل تصنیفیں احوال دستیاب ہیں :

۱۔ **انبیاء اذکار :** یہ فارسی مشتوی مقیل نے ۱۲ بیج الاول ۱۲۳۷ء  
میں مکمل کی تھی اس وقت مقیل کی عمر صرف ۲۶ سال تھی۔ سارے ۴۵  
چارہ ہزار اشعار پر مشتمل اس مشتوی میں حضرت محمد صلی اللہ  
علیہ وسلم، خلفاؤ اربیعہ، امام حسن و حسین علیہما السلام وغیرہ کے  
حالات طیبہ و مدرج درج ہیں۔

۲۔ **منتخب المسائل :** شرح ضروری خود مُعْتَقَّہ با بالفیپ الدین  
غازیؒ<sup>ؒ</sup>  
بِسْمِ جمِيعِ تَعْلِيمِ الْقَرَائِبِ۔

۳۔ **شرح زاد الفقراء (زاد الفقراء مُصْنَفٌ با با و او و مشکوaci)**  
۴۔ **قصاید در درج شیخ نجوم حمزہ، میر سید علی ہمدانی، با بالفیپ  
الدین غازیؒ، با با ہر دی رشی۔**

### ۵۔ غزلیات

(کسوٹ)  
۱۔ خطوط تمام فرزندان و احباب خصوصاً مولانا احمد با تھانی  
محمد حضرت مقیل کے والوں میں پیر شمس الدین مقیل صاحب تحدا کے  
فقیل و کرم سے بقیدِ حیات ہیں اور فارسی کے علماء میں شمار ہوتے  
ہیں ان کے فرزند حباب پیرزادہ محمد مقبول مقیل نے ابو الفقراء کی سوانح  
حیات لکھی ہے جو اگرچہ مختصر ساختا کہ ہے مگر کافی معلومات کی حامل ہے

## عبدالاحد ناظم (۱۸۱۶ء - ۱۸۵۱ء)

عبدالاحد ناظم کے والد بزرگوار کا اسم گرامی بابا نور الدین واعظ تھا  
حاجی بابا کے خاندان میں سے تھے۔ نور الدین واعظ کے والد بابا محمد  
احسن تھے جو ابن بابا عزت اللہ ابن بابا محمد زادہ بن حاجی بابا تھے۔  
ناظم صاحب کا سال ولادت ۱۸۱۶ء اور سال وفات ۱۸۵۱ء ہے  
انگریزی زبان کے مشہور شاعر شیلیہ کی طرح ناظم نے بھی زندگی  
کے صرف ۳۴ بہار میں دیکھیں اور ابتدی نیند سو گیا۔ ناظم کو سختوری  
کے لئے بہت کم مدت نفیس ہوئی مختصر مدت میں بھی اُسے اپنی  
تحلیقی صلاحیتوں کو بروئے کار لارکشمیری شاعروں کی صفت  
اول میں جگہ پائی۔ اس نے کئی اصناف سخن میں طبع آزمائی کی۔  
اس کی مشہور و معروف محدثتی "زین العرب" کشمیری زبان  
کی ایم ترین مشنویوں میں شمار ہوتی ہے۔ لغت تی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
تو خوب لکھا۔ اس کے لکھے ہوئے کچھ لغت آج تک قلب و نظر کے  
سکون و وسعت بخشتے ہیں۔ ناظم صاحب کا ایک لغت "یانبی گو شر  
فرزی یادت تھاو" راءے محمد مصطفیٰ ۲۰ براؤ لفظ و کرم ہماری فریض  
سنی جائیں) زبردست مقیولِ عام ہوا ہے۔ مناقب اولیاء، مراث  
وثر، غزل، طنز و مزراح غرض ناظم ہر میدان کا شہسوار تھا  
عبدالاحد ناظم نے ابتدائی تعلیم اپنے والدے حاصل کی

بعد میں مفتی محمد خضر مقبل کے سامنے زالوے ادب تہبہ کیا۔ عمر نے وقار  
نہ کی درستہ ان کی دستخطیاب تحقیقات کے پیش تظر وہ بے شمار شہپار طلب  
کو تخلیق کر تھے۔ کہا جاتا ہے اکبر بٹ بڑی کام عین تھام، سمجھی الدین  
محزون نانل، کافی شاہ ثریہ لچورہ، پسیر علام محمد گواری کام اور  
سم شاہ وغیرہ ناظم کے شاگردوں میں سے تھے۔ ناظم کا کلام  
”کھیات ناظم“ میں بیکجا کر کے بکھریں اکاٹھی کے ذریعے منتایع  
کیا گیا ہے کھیات پر فیض علام محمد شاد اور ناظم نے ترتیب دیا ہے۔

## علام ہجوڑش

بیکھراڑہ عالم ہجوڑش کا صرکو قدر یہ نہ مانہ سے پلا آ رہا ہے۔ جیسا کہ  
صلد ٹھین میں عالم ہجوڑ کی ایمیت کم ہوتی۔ سکھ دوڑ حکومت میں اس  
کا از سرفون REVAL ہوا اور ہجوڑشی واسدیو شرما نے میو ہجوڑہ  
ہجوڑش ودھیا اور وجہیشور جنتری کی ابتدائی ہے۔ ہجوڑشی واسدیو  
شرما سے آر، ایل سٹین بھی ملنے کے لئے بیکھراڑہ گئے میں  
جیسا کہ ہتوں نے راج ترکھنی میں اس کا ہوالہ دیا ہے آج کل ہجوڑش  
ودھیا کے ہاہر شری پر یہ ناٹھ شما شری اور شری کاشی ناٹھ ہجوڑشی  
و وجہیشور جنتری کا کاربہ چلا رہے ہیں۔

# حصہ بخاریہ

## جندید و قدیم کتب کی روشنی میں

قصیدہ بجہاڑہ سلطان سندر سے ۱۵۹۴ میٹر یعنی تقریباً  
۵ فٹ کی بلندی پر واقع ہے جوں بل ۳۲ مگری، ہم فٹ شمالی  
۷۸، ۶۹ اور عرض بل ۵۷، ۶۸ مگری ۶۵ میٹر یعنی ۶۷۰۰  
۱۹۱۴ کی صردم شماری کے مطابق بجہاڑہ کی آبادی ۱۰۵۰۰ افراد  
۱۹۱۱ کی صردم شماری کے مطابق بجہاڑہ کی آبادی ۹۰۰۰ افراد  
۱۹۰۴ کی صردم شماری کے مطابق آبادی ۱۶۳۱۲ افراد

یہ قصیدہ دریا سے جہنم کے دو لوپیں کناروں پر آباد ہے یہاں دریا  
کافی پھردا ہے اس کے کنارے دو لوپیں طرف اوپنچے میں۔  
علقہ بجہاڑہ ( وجیشور گھیر) حلقہ انتخاب کی آبادی تقریباً  
۹ پڑارے کے قریب ہے، جبکہ کثیر میں آمد و رفت کا ذریعہ صرف  
گشتی رانی تھی اس وقت بجہاڑہ ایک دریائی بندرگاہ کا کام دیتا  
تھا، حلقوں و چھینٹ لیے، بکھا در پورہ، شہرورا، شوپیان اور کنام تھیں  
کا صارا کاروبار اسی دریائی بندرگاہ کے ذریعے ہوتا تھا۔ تجربہ کا ملحوظہ  
علقہ زیادہ تر میدانی ہے۔ نیچے میں اگ تھلک کر لیوہ کے دو ٹیکے  
ہیں۔ مغرب میں واقع کریوہ کی بلندی تقریباً ۳۰ میٹر ہے اس پر

جیا دیوی کا مندر ہے شمال کی طرف قومی شاہراہ اور دریا کے درمیان  
چکردار کر کر یہ ہے جس کی کافی تاریخی اہمیت ہے۔ دریا کے واٹیں گھنارے  
یعنی سرچ کی طرف بھی کر کر یہ پائے جاتے ہیں۔ تھجی وارہ کا مندر  
اس کر کر یہ پر واقع ہے۔ کر کر یہ ہائے قدیم زمانے کی اور وقت کے  
میدانی علاقے میں جدید دوہر کی نرخیز مٹی پائی جاتی ہے اسیں چکنی  
مٹی کی تھلڑہ زیاد ہے یہ زمین سطھی، گندم اور رسول کے قتل کے  
لئے مخفیہ لقصور ہوتی ہے۔

علم جغرافیہ کے مطابق ایک معتدل جگہ پر آباد ہے۔ رسن و رسائل  
کی بہتات ہے کشیر کے باقی علاقوں سے اوپنچالی کم ہوتے کی وجہ سے  
موسک تو شکواہ ہوتا ہے سردیوں میں زیادہ برف ہتھیا ہوتی۔ دریا  
کا پہاڑ بجہہڑہ کے شمال و مشرق بیسا واقع ہے۔ اس کے جنوب میں  
چخار باغ ہے ساتھ ہی نیشنل پارک اور گنوں سر (تالاب) ہے۔ باغ دارانہ  
بجہہڑہ کے جنوب مشرق یہاں واقع ہے یہ ماہول کی کثافت کو کم کرتے  
میانہ بردست مددگار ثابت ہے۔ یہ کیونکہ اس باغ میں چخار کے  
بڑے بڑے درخت پائے جاتے ہیں جو کاربن ڈائیکسائید کی مقدار  
کو بہت حد تک کم کرتے ہیں۔ قصبه دھلوان زمین پر آباد ہے بارش  
کا پانی اس کی گھیوں اور رہڑ کوں کو دھو دالتا ہے۔ یہ قصبه قومی شاہراہ  
پر واقع ہے۔ سرینگر سے جوں جاتے والی قومی شاہراہ اسی قصبے  
سے ہو کر جاتی ہے۔

ENCYCLOPEDIA REPORT: (ROUTS OF BIJBEHARA)

"THE TOWN OF BIJBEHARA (A HISTORICAL PLACE)

IS 47 KMS AWAY FROM SRINAGER. THROUGH

THIS TOWN ONE ROUTE RUNS ACROSS THE

RIVER "VEYTH" AND GOES TO PANALGAM VIA

SALAR AND KULAR BOTH INCLUDED IN "BIJBE-  
HARA PARGANA" THE ROAD RUNS THROUGH THE

BANK OF LIDDER STREAM, ANOTHER ROUTE IN

THE NARTH EAST DIRECTION GOES TO KHIRAM. -

FROM BIJBEHARA A ROUTE RUNS TO WEST. THIS

CROSSES THE VISHAU STREAM AT AR WII BEY-

AND THE ROUTE GOES TO ZAINAPORA, ANOTHER

ROUTE RUNS TOWARDS SOUTH TO KULGAM AND

TO SHOPIAN. BIJBEHARA TO SHOPIAN 31 KMS.

SANGAM THE CONFLUENCE OF THE VEYTH

AND VISNU LIES AT A DISTANCE OF 5KMS FROM

BIJBEHARA. BIJBEHARA TO ANANTNAG IS 8 KMS

AND BIJBEHARA TO SRINAGER IS 47 KMS

DISTANCE.

## مہاتم کتابوں میں جغرافیائی تقسیم

"مہاتم" نام کی کتابیں علم جغرافیہ پر بھی کئی دنیا کی قدیم ترین کتابوں میں شمار ہوتی ہیں۔ مہاتم کتابوں کا طرز تحریر پورا اول سے ملتا ہے۔ اس سے ان کی قدامت کا اندازہ کرتا مشکل نہیں۔ بحث  
 میں کہ "مہاتم" کتابوں کا مصنف برٹش ریاستا۔ چون شاہ آباد ڈورو  
 کے "بدھار" گاؤں میں رہتا تھا۔ بقولیٰ تاجر یخ تمن "کشیر کے مہاتم  
 معلومات کا خزانہ" میں "مہاتموں کا تذکرہ تیلہ مت پوران جیسی قدم  
 کتاب میں بھی ہوا ہے۔ اور کہن کے سامنے بھی مہاتم رہے، میں  
 ان کتابوں میں قدیم کشیر کے لکھوں، تاریخ، ثقافت، فن، مدن  
 جغرافیہ، پہاڑ، جنگل، جھرنے، مندی پی ہنوار، تالاب، حیثی، مسافر  
 خانے، کھیت، معاشرتی زندگی، ادب، فنونِ لطیفہ، کاری گری،  
 مصوّری، سنگرائشی، رقص، طریقہ عبادات، رسم و رواج، لوگوں  
 کے عادات، چل، میوے، عابدوگ، عبادت گاہیں، وحشی جانور،  
 پالتوں کیون، کپڑے ویاس کے طریقے، خورلوں کے زیورات، دنگوں  
 کے اقسام، متبرک ہنوار، دیوبالائی کروار، لوگ ادب، یہ اور کی اور  
 انسانی رشتے، دیوتاؤں اور راکھسوں کی لڑائی، متبرک تپر تھ وغیرہ  
 چیزوں کا تفصیل سے تذکرہ ملتا ہے۔ بحیثیاً کا حوالہ جن مہاتم کتابوں  
 میں ملتا ہے، ان میں "وتسا مہاتم" "امریش مہاتم" "مارتنڈ مہاتم"

"لوکاریہ مہاتم" اور "جیشور مہاتم" نامیں ہیں۔

وستا مہاتم کے مطابق کھیتیر کو پچھیرا فیالی خلول میں تقسیم کیا گیا ہے۔ دانسترا انت ناگ سے لے کر تھبیر نہاتم (موبودہ سنگھ) تک علاقہ کو سیدھے کھیتیر کہتے ہیں لیکن یہ بہت مقدس علاقہ ہے اور یہاں پر اگر آدمی من کی روشنی رکھتا ہو تو اُسے قدم قدم پر ایک ایک تیر تھو (مقدس جگ) نظر آئے گی۔

وجیشور کھیتیر رنجی آرہ لتر اگر سے شروع ہو کر کفر (پیٹکام) تک پہلی ہوا ہے۔ وستا مہاتم میں وجیشور کھیتیر کے جن گاؤں کا تذکرہ ملتا ہے وہ ہیں واگہ مامہ، مرہامہ، ٹھیمیس نگہ، رنجی آرہ، سدا شیوآشرم (تجھی) وارہ، لور اور کفر۔

کامن وجیشور کھیتیر کا تفصیلی تذکرہ کرتا ہے تاریخ حن  
میں یہی ان علاقوں کی تفصیل ملتی ہے جو بھیڑہ سے منتک ہیں  
لطائین نے بھیڑہ کی قدیم ابستیوں کا یوں ذکر کیا ہے:

ABOUT TWO MILES SOUTH EAST OF MARHAMA  
AND NOT FAR FROM THE VITASTA WE FIND  
THE VILLAGE OF WAGHOM, WITH A SACRED  
SPRING KNOWN BY THE NAME OF MATIKARNA.  
THIS NAME SEEMS TO HAVE APPLIED  
FORMERLY TO THE PLACE ITSELF, WHICH

WE FIND THUS TWICE REFERRED BY KALHANA.

IT IS POSSIBLE THE "HASTIKARNA" WHERE  
"BHOJA" HARSĀ'S SON WAS TREACHEROUSLY  
MURDERED - GEOGRAPHICAL PORTION - M-A STEIN

چکدر کے بارے میں تحریفی جالات

ABOUT ONE MILE TO THE SOUTH OF HASTIKARNA,  
THE VITASTA MAKES A GREAT BEND - THE  
PENINSULA - THIS FORMED IS ACCUPIED BY  
A "UDAR" OR ALLUVIAL PLATEAU, WHICH  
OWING TO ITS HEIGHT AND ISOLATED  
POSITION IS A VERY CONSPICUOUS OBJECT  
IN THE LANDSCAPE. IT WAS ONCE SIGHT  
OF ONE THE OLDEST AND MOST FAMOUS  
SHRINES OF THE VALLEY. THE TEMPLE  
OF VISHNU CHAKRADHARA. THE PLEATEAU  
IS STILL KNOWN AS "TSKDAR"

گھسیر نکم کے تحریفی جالات

THE FUNCTION OF VITASTA WITH THE GAMIRA

I.E. THE UNITED VISOKA AND RAMAN-YATAVI (RAMBYAR) HAS ALREADY BEEN MENTIONED ABOVE AS A TIRTHA.

## مرہوم

NOT FOR FROM THE GRAMBIRA LIES THE VILLAGE OF MARHOM ON THE VITASTA MENTIONED BY JONARAJA UNDER ITS OLD NAME OF MADAVARAMA. THE FIRST PART OF THE NAME IS IDENTICAL WITH THAT OF "MADAVARAJA"

وتسامہاتم کے مطابق اس گاؤں میں "مدوا" نام والی ایک عابدہ رہتی تھی جس کو عرفانِ ذات حاصل ہوا تھا۔ لقولی شیائیں "مدوا آشram اور مدواراج (علاقہ مرزاز) کے ناموں میں یکسانیت پائی جاتی ہے۔ اسی مدوا کے نام پر اس گاؤں کا نام مدوا آشram پڑا جو پکڑتے پکڑتے "مرہوم" بن گیا۔ پرانے زمانے میں امرناٹھ یا ترا جانے والے یا ترلوں کیلئے یہاں ایک پڑا و تھا اور یہاں کے ولیتوں تپر تھے (جو چشمہ آج کل بخراج پورہ کے چناروں کے پلکا واقع ہے) پر تھا تھرود کی تھا

کرشن جو راز دان اور لالہ بھمن میرا مہم کے باشندوں کی مہماںی توازی کی  
بڑی تعریف کرتے ہیں۔ امریش مہاتم میں میرا مہم کا کافی تذکرہ ملتا ہے

## لور اور کلسر

TURNING TO THE LAST PORTION OF THE DACHIN-PORA DISTRICT WHICH LIES IN THE LIDDER VALLEY, WE HAVE BUT FEW OLD LOCALITIES TO NOTICE, THE VILLAGE OF LIVER, SOME TEN MILES TO THE NORTH EAST OF VIJAYSHESWARA IS THE LEVORA OF RAJ TARANGNI MENTIONED AS A AGARHARA ESTABLISHED BY THE KING LAVA - KULAR ABOUT FOUR MILES HIGHER UP THE VALLEY AS IDENTIFIED BY AN OLD GLOSS WITH KURUHARA.

کھپارہ اور راجا و جیا سر  
(آجایی سٹائیں کی تظری)

THE TOWN WHICH WE MUST SUPPOSE TO HAVE SPRUNG UP GRADULLY AROUND THE

TEMPE IS ASCRIBED BY THE KALHANA TO  
THE KING VIJAYA, BUT, NOTHING ELSE IS  
RECORDED TO THIS RULER AND THIS MAY  
CAUSE A DOUBT AS TO HIS HISTORICAL  
EXISTANCE. IT IS SIGNIFICANT THAT  
THE TOWN IS DESIGNATED EITHER SIMPLE  
AS VIJAYESVARA OR AS VIJAYAKHSETRA.  
IT IS POSSIBLE THAT THERE EXISTED A  
TOWN OF SOME IMPORTANCE ALREADY AT  
A COMPARATIVELY EARLY DATE.

کھجور کا تاریخی ویران مقابنی طارہ  
6000

THE ANCIENT TOWN WHICH ONCE STOOD  
IN THE POSITION INDICATED WAS EVIDENTLY  
SUCCEEDED BY VIJAYESWARA. THE PRESENT  
WIBOR. THE LATTER POSITION OR PLACE  
SITUATED LESS THAN TWO MILES ABOVE  
TSK RADHARA RECEIVED ITS NAME FROM  
THE ANCIENT SHRINE OF SHIVA VIJAYESVARA

THIS DITY IS WORSHIPPED TO THE PRESENT  
 DAY AT VIJAYBROR. THIS SITE HAS EVIDENTLY  
 FROM EARLY TIMES BEEN ONE OF THE MOST  
 FAMOUS TIRTHAS OF KASHMIR - IT IS MENTIONED  
 AS SUCH IN THE RAJ TARANGNI AND  
 MANY OLD KASHMIRIAN TEXTS (M.A. STEIN,  
*Geography portion of RAJ TARANGNI*)

## تاریخ شترنگ کا حوالہ و تصور مبنی در کم متعلق

وزیر ایشیری راجہ وجیا نت در اوائل ۳۲۳ تقویم آن کرده  
 بود - سه صد در ارتفاع داشت و زیویت گنبد آن گاوے پلسم  
 متعلق ایستاده بود که کالبید او از فلزات صفت کرده بودند -  
 لک اشرفی در تجمع تبهہ آن صرف شد بود - اہل ہند بست کردہ را  
 تہایت مستبرک فی داشتند - راجہ او تی و من در اوائل ۳۲۴ در  
 عهد خود آن صربت نمود - سلطان سکندر براہیند ام آن متوجه شد  
 ہنگام شکستن از سنگ ٹائی آن شعلہ برخاست - ہنود آں راحمل بر  
 کرامات صعبو وال خود می واند - تاکہ از بنیاد آن سنجھ نظر پر شد  
 کہ بآن میقش ۱۳۲۵ بود (بسم اللہ تیرتیہ مفتری تہ نشط و تریہ ایشیری)  
 یعنی بسم اللہ افسونتے است - کہ ویراں سے کند و زیر ایشیری

سلطان سکندر از سنگ مای آں خانقاہ ہے بنانو - کر آں وجہ شیر  
خانقاہ می گفتند - گلاب سنگ خانقاہ دیران کردہ بُت خانہ خود بر لب  
دریا آباد ساخت -

## و جیشور مہماں کے چند حوالہ جات

و جیشور مہماں قدمیم پیغمبر اڑھ پر تھی کئی اہم جغرافیائی دستاویز ہے  
اس کتاب کے مطابع سے پتہ چلتا ہے کہ پیغمبر کی اصل آبادی  
و جیشور مہماں کے اور مگر و ۲۰ لکھ میل کے رقبہ پر پھیلی ہوئی تھی ہے  
پیغمبر اڑھ میں مشہور زمانہ و جیشور مہماں، مسافر خاتے، دھرم شالان  
عیادت و پریا احتیت کرنے کی پر سکون جگہیں اور ۶۸ کے قریب  
شوالے تھے۔ یہاں صرف براہین، رشی اور لواس دھارن کے  
راجاؤگ ہی ٹھہر سکتے تھے۔ چکرور (چکر) کا وشو سوانح مہماں  
اعلیٰ و جواہرات سے جھڑا ہوا تھا۔ اس گئے سلسلے ایک خوبصورت چشمہ  
تھا جس کے گھاٹ سنگ بحر کے تھے اور چشمے کے چاروں طرف  
سوئے کے بنے چار ستون تھے جن پر یا ترکی اشتنان (نہائی) نامے  
کے وقت کھڑے رکھتے تھے۔ پیغمبر اڑھ چاروں طرف دیواروں کے  
گھنے جنگلوں سے ڈھنکا پواعلا فرستھا۔ ان جنگلوں میں رشی لوگ  
وں رات یا و الہی میں مگن رہتے تھے۔ شو غلامی پڑھانے کے  
چار مرکز تھے۔ مشرق کے مرکز کو "اوی مگت" دکھن کے مرکز

کو "مہا کال" مغربی مرکز کو "ورس ترا" اور بیچ والے مرکز کو "جیشور" کہتے تھے۔ ان مٹھوں کے ساتھ خوبصورت شواہی بھی بننے تھے عادتاً (جہنم) و جیشور (جیہبہڑہ) کے مشرق میں تیرکان کی شکل اختیار کرتی ہے اور اس کے مشرقی کنارے پر پند ایم گھاٹ مثلاً دیو کی یار سیدھی ہیار اور ہر شیخ زد نام والے گھاٹ انسان کا دل بھاتے ہیں۔ (صفحہ ۱)

۲۔ و جیشور (جیہبہڑہ) کی قدیم بستی ۲۔ کلو میٹر (۶ یو جن) رقبہ پر پھیلی ہوئی ہے۔ اس قدیم مسیو ڈیلی و جیشور کھیتر (علاقہ جیہبہڑہ) پار بجات پورہ (پازالی پورہ) سے شروع ہو کر ٹینگیں، میلے آورہ، ڈونی پاوا (دست پاوا) گھبیرنگم، صرماہہ (مروا آشرم) گھبیرگرام (کھرم)، دوپت وہار (دوپت یار) گھٹٹا لکھا پورم (گھٹلی پورہ) گپت گنج (نحو شورے کلاب) سمعقون (ہا سے میہن) پکر دھر (چکر) اور واکھ آشرم (واگہ ہاص) تک پھیلی ہوئھا اور اسکی پتیات میکھا ہرنگ، لوارا (لور) کھر وغیرہ علاقے شامل تھے۔ راج ترنگتی میں و جیشور کھیتر کا شمالی کونہ سیل گرام (کچپچکو) تک پھیلی ہوئھا۔ (بے یک ڈاہر وہن، ساتوال سرگ)

۳۔ و جیشور (جیہبہڑہ) سے اپنی محبت اور لگاؤ کا ذکر مقصیف  
ن۔ ان الفاظ میں کھتم ہے:

پُرثیٰ بھارت سار، تِنْرَپِي نہِیں مالویں ।  
تِنْرَپِي سار کا شمیر، تِنْرَپِي بیج و بُخ رسم ॥

دنیا میں سب سے مددہ جگہ بھارت ہے۔ اس میں بھی عقیدت  
کی جگہ ہمالیہ پروت ہے اس ہمالیہ سے اہم کاشمیر ہے اور کاشمیر  
میں سب سے اہم جگہ وجہشیر (جیہاڑہ) ہے۔ اس شلوک کا  
حوالہ ملت پوران اور ہر چرت چستامی میں بھی آیا ہے۔

کا شمیر مژد کے پुणے بیج و بُخ،  
لیڈن سُعَّت م م ।  
تِنْرَ سُعَّدیِنِی ساتِ نیتِ بُخ دھوہم ॥

کاشمیر کے سب دیوالیوں (مقدس جگہوں) میں وجہشیر کا مندر  
سب سے اہم ہے اس جگہ کی یاد رکھنا اور یہاں کھٹہرنا اچھے پتوں  
اور نیک کرموں کی نشانی ہے۔

وِتِسْتَویْنِ تِرِشَلِئِن،  
شِلَگَنِنِ پِکْرَا مَاتِ: آتِ: ।  
لَتِتِو وِتِسْتَانَا مَنْوَیْنِ،  
پِرِلَيَا تَا سُعَنِنِجَيِ ॥

بہاں و ستاندی ہل کی شکل میں بھتی ہے یہاں سے تین کوس کے  
فاسطے تک یعنی گھمیر سنگم کی اس علاقے کی اہمیت کا اور اس  
کے تقدس کا سب کو احترام ہے اس کھیتر میں دھوم ریشی بیسے  
مہاں آتما کا آشram بھی ہے۔

# مکاتیب فکر — کشمیر شو ازام

کشمیری پندلول کی اکثریت شو فلسفہ کے "ادویت واد" سکول سے تعلق رکھتی ہے۔ اس فلسفہ کے مشہور و معروف مفسر کشمیر ارج بیجہاڑہ کے ہی رہنے والے تھے۔ وہ سماں ہا تم کے مطابق واگہ ہامہ اور صراحتہ میں دو عظیم شو یوگینیاں سرسوتی اور مدروا رہا کرتی تھیں۔ کشمیر شو فلسفہ عز وحدت الوجود کا قائل ہے۔ اُ بت پرستی کا مخالف ہے۔ اُ ادویت، داد لیتی "بہہ اوست" کا قائل ہے۔ اُ ویدک فلسفہ کے بریکس ونیا کو مایا (خیالی) نہیں بلکہ حقیقت مانتا ہے۔ اُ مذہب کی نطاہرداری کے خلاف عرفان ذات کا قائل ہے۔ اُ ذات پات رنگ و سل اور اونچ پنج کا مخالف ہے۔ اُ دنیا کو آخترت کی تحریر بگاہ تصور کر کے اعمال اور انعام کے سدھار کو مانتا ہے۔ اُ DISCOVERY تحقیق FAITH تحقیقی THOUGHT فکر پر بھروسہ رکھتا ہے۔ اُ عظیم ذر کے ویاؤ کو گھرائی میں مشاہدہ کرنے یقین رکھتا ہے۔ اُ زنا یہ گروہ یعنی SECTARIANISM پر یقین رکھتا ہے۔

مشہور شو فلسفہ اپل دیو کا کہتا ہے:

HUMAN SOUL IS ENDOWED WITH CREATIVE POWER VIZ COMPREHENSION, ACTION AND SOVEREIGNTY OF WILL - A MAN SHOULD

CHANGE IT IN A NEW WORLD, A BETTER  
 AND HAPPIER WORLD FOR MAN KIND AS  
 A WHOLE (PRATIBIGNIA KARIKA OF UTPAL

DEVA - PAGE 108)

جو ہر ایک جاندار میں اپنے ہی وجود کا عکس دیکھتا ہے جو کسی سے تفریت نہیں کرتا جو ہر ایک کو یہاں لاحاظہ مذہب و ملت اپنے وجود کا حصہ مانتا ہے جو انسانیت کی ایکتا اور بیقاہیں یقین رکھتا ہے جب ایسا سوچ عام پوچھاتے تو دکھ، مصیت اور افسوس کہاں رہے گا۔ بجھپڑہ میں موجودہ صدی کے غلطیم شویں گی سوامی مہتا۔ کاک ہو گزرے ہیں وہ موقع پیٹہ گندھ بجھپڑہ کے رہتے والے تھے سوامی جی کے گرو مہا تبارام جی تھے۔ اور ان کے شیش موجودہ صدی کے مہاں ادوبیت فلاسفہ سوامی لکھمی جی (اشری) میں دوسرے کشیو اچاریہ سوامی ودھیا درحری تھے یہ سرمنیگر کے رہتے والے تھے مگر بجھپڑہ میں ان کا حلقة اثر کافی وسیع تھا۔ ان کے پرم شیشوں میں سورگیہ کنٹھ جونکو پوچاری ہے مہیش زنا تھا تکو، جولشی شر لال، جولشی شامال، مہا ندر رام تکو اور سونہ کاک جولشی تھے۔ آج تک بھی بجھپڑہ کی زرخیز علیحدی جوں میں ایسے والشور ہیں جن کی کشیو سدھات پر کافی گھبری نظر ہے ان میں شری و خونا تھے جولشی، پوچکر زنا تھا تکو (فائینا لشل ایدھ و ایرز) اور خری باسکر زنا تھے توکوشامل ہیں۔

## لصوق

زمانہ قدیم سے آج تک بچھاڑہ تلیندروں، عارفوں اور روحاں  
سمنده کے غوطہ نہ توں اور اعلیٰ پایی کے صوفی مفکروں کا گھوارہ رہا  
ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ تصریف کا ایک تحقر سال تعارف پیش  
کیا جائے۔ لفظ "لصوق" صوف سے نکلا ہے۔ حضرت ابو  
شاشم بن شمارک کوفی نے ۱۵۰ھ میں سب سے پہلے یہ اصطلاح  
استعمال فرمائی تھی۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے براہ راست تربیت  
پانے والوں اور ان کی معیت میں ان کے خدا یوں کو "صحابہ" یعنی  
کہا جاتا ہے۔ صحابہ کرام سے تربیت تربیت پانے والوں  
کو "تابعین" اور ان کے لائق پریت کرنے والوں کو تبع تابعین  
کہا جاتا ہے۔ کچھ وقت کے بعد اہلیست سے یہ اصطلاح الہامی  
اور اس پہلی کرتے والوں کو صوفی کہا جاتے لگا۔  
لصوق مذہب کی طاہرداری کے بر عکس روح کی پاکیزگی  
اور تحریر کی نفس پر تزویر دیتا ہے۔ اثناء، قیامت، انسانی  
دستی، خوف خدا، آخرت پسندی اور عمریانی ذات کا درس دیتا  
ہے۔ لصوق کا ابتدائی لصور سادہ یعنی زہد و تقویٰ پر مشتمی  
تھا۔ اگر یہ اہم اس تھے علمی اور ماسی شکل اختیار کی۔  
حضرت کریمؐ، حضرت خواجہ حسن بصریؐ، ابو سلیمان الدارانیؐ

حضرت پايزيد سبطاني، زولتون هنري، رالبر لبركى، شيخ ابوالنفر  
 سراج وغيره حضرات صوفيه کرام نے اس قلنسے کی اسلام عطا  
 کی "وَلَا تُرْكِيَ الْمُتَّهِ" یا رسول اللہ! خدا نے آپ پر کتاب اور  
 حکمت تازل فرمائی۔ آپ سے وہ باتیں کیں جو آپ کو پہلے معلوم نہ تھیں  
 صوفیا شے کرام اس آیت کو القسوف کا سرچشمہ قرار دیکر فرماتے  
 ہیں کہ حکمت سے مراد علم پاٹن ہے۔ ایجادیہ، وجہودیہ اور شہودیہ  
 القسوف کے تین نظام ہیں۔ ایجادیہ نظام سے متصل صوفی خدا کو  
 ساری کائنات اور ماوراء سے الگ تصور کرتے ہیں۔ وجہودیہ نظام  
 سے متصل انصبیاد فرماتے ہیں کہ ذات ہی جلوہ گر ہے اور صفات  
 پوشیدہ ہیں۔ فارسی میں اس کو "ہمساوست" اور عربی میں "حوالکل"  
 کہتے ہیں۔ اس نظریہ کے پہلے مفکر شیخ ابراھیم الدین ابن عربی  
 تھے۔ تیسرا نظام شہودیہ یا جلوہ یہ کہلاتا ہے۔ اسی مفکری نظام کے  
 قائل مصدور ابن الحجاج اور مشتی کے ایسی سلمان تھے۔ مصفور نے فرمایا  
 تھا "انا الحق" یعنی میں پسچافی کا جلوہ ہوں یا میں حقیقت ہوں، اُنی  
 کے ہمچر جنبد بعدادی نے غمزایا "یعنی میں اور مصفور ایک ہی ہیں  
 مجھے اپنے جیون نے آڑا کیا اور اسے اپنی عقل نے مر واڈا۔  
 کشمیر میں سلمانوں کی آمد سے پہلے شکرانیم کی اعداد موجود تھیں  
 اور مسلمانوں کی آمد سے اسلام عاصم ہوتا گیا اور وہندہ یوں کے  
 ملنے سے رشی تحریک نے جنم لیا۔ رشیوں نے اور سادات کرام نے

اسلام پھیلانے میں تربیت دستِ رسول ادا کیا۔ بیکھڑاڑہ نے بھی راشیت  
 کو پروان چڑھانے میں اپنا حصہ ادا کیا۔ اللہ دادِ راشی، یامن راشی  
 پلسمن راشی، خلمسن راشی، شرپا پ صاحب، ڈرامت راشی، پیر شاہ  
 راشی اور دوسرے بزرگوں نے مددوں تک عالم لوگوں کو فیضان پیا  
 ہے اور آج تک یہ سلسلہ جاری ہے۔ حضرت بابا القیب الدین غازیؒ<sup>ر</sup>  
 کی بروحرانی عظمت سے کون واقع نہیں؟ ان کی تشریف آوری سے بیکھڑاڑ  
 میں روحانی عظمت اور تعلوف کا ایک لامتناہی سلسہ حلی پڑا جو کہ صدیوں  
 تک قائم رہا۔ وہ خود عظیم روحاں پیشووا، سخنور، اور اہل قلم تھے حضرت  
 غازیؒ کے خلیفہ اول حاج بابا کے خاتمان میں بے شمار صوفی اور  
 عالم پسیدا ہوئے۔ بابا القیب الدین کے عقیدت مددوں میں مثل  
 شہزادہ دارا شکوہ بھی تھا۔ حضرت غازیؒ کے پیر و مرشد حضرت بابا  
 داؤد خاکیؒ بھی بھی بیکھڑاڑہ تشریف لاتے تھے ان کی یادگاروں میں  
 قاضی کا پھر (قاضی کوئی) اور خاکی محلہ آج تک موجود ہیں۔ کہا جاتا ہے  
 کہ حاجی رتن بابا جسکی گچا اب تک دامن کریوہ میں موجود ہے سترھویں  
 صدی میں ریع کی سعادت حاصل کر چکے تھے (روایت حاجی عبدالغافل)  
 فیروز شاہ تربیت مرقد ملکہ مونگرے ہیں ان کا انسان عقیدت فیروز شاہ  
 محلے میں ہزاروں عقیدت مددوں کی روحاں تکین گاہ ہے۔

بیکھڑاڑہ صوفیوں، راشیوں اور بزرگوں کا ایک بڑا مرکز رہا ہے جو  
 بابا القیب الدین سے پراو راست تربیت پانے والوں میں مندرجہ ذیل

بزرگان دین اور صوفی شامل ہیں :

شیخ فتح الدین عبدالرحمن حجاج بابا ، سید علی چوہاری ، بابا عبداللہ حافظ ،  
 شمس الدین گنائی ، بابا عبداللہ گزرا یاتی ، قیروز الدین بجز ووب ، بابا  
 داؤد مشتکو یاتی ، بابا داؤد گوہنی ، خواجہ حسن تکل ، شیخ یعقوب ساری ،  
 آخون ٹلاطیب ، بابا یوسف تسلیمی ، شیخ یعقوب دمانی ڈنگی وچہ ، شیخ طاہر  
 شیخ حسن ، سید مقصود شاہ ، ورنوڑہ بابر صاحب وغیرہ - اس کے علاوہ  
 سلسہ تقسیف یحییہارہ میں آج تک جاری ہے آج بھی یہاں ایسے  
 بزرگوں کی تحریکیں جو صاحب بصیرت ہونے کے ساتھ ساتھ نکرو ذکر  
 میں محور رہ کرتے ہیں۔ اتنا بزرگوں میں کئی اصحاب حال ہی میں جنت مکن  
 ہوئے ہیں۔ زمانہ حال کے عاد فوی میں ستر حرم قاسم شاہ صاحب (مرحوم)  
 خواجہ گلی جو زرگر (مرحوم) اعارف باللہ احمد شاہ صاحب مرحوم (مرحوم)  
 عبداللہ عذرا گر ، محمد اصحاب میں صوفی ، محمد اسٹین شورگرو صاحب قابل ذکر ہیں۔

## ادب

یحییہارہ کا قدیم ترین ادبی سرماہی امتداد زمانہ کے ہاتھوں تباہ  
 ہو گیا اور ہم تک نہ پہنچ سکا۔ عہد رفتہ کی یادگار کتب میں سے رانی  
 سوریہ متی کی پشاچی زبان سے ترجمہ شدہ کتاب بریت ہے کہنا ، جسکے  
 میک حصہ موہیل یحییہ سے اپنی کشیر کو بنی واقف ہیں۔ اس کے علاوہ  
 میرا اندازہ ہے کہ نکھن نے راج ترکنی بھی یحییہارہ میں پہنچی کئی ہے

وہ اس طرح سے کہ پرش کلہن کے وفادار وزیر چمپک کا بیٹا تھا۔ چمپک  
اپنے راجا کے آفری دلوں میں اس کے ساتھ رہا ہے اور پونگھ پرش  
نے زندگی کا بیشتر حصہ دھیشور میں ہی گذرایا۔ قدرتی امر ہے کہ  
کلہن بھی اپنے پاپ کے ساتھ ہی بھیجاڑہ میں رہا ہو گا اور جھیجاڑہ  
میں ہی وہ عظیم الشان لاہیزیری کھنی جس کی مشائشیں میں ہیں ہیں ملتی  
اور جب ایک ستم فریض فرمالا روانے بھیجاڑہ پر گلمک کر دیا تو سب سے  
پہلے اس لاہیزیری کو نذرِ آتش کیا۔ لہاون تک یہ نایاب کتب خاد  
ہاگ کی پیسوں میں فاگستہ رہتا رہا۔ نوینی مددی میں بھیجاڑہ میں  
رشیو فلاسفی کے عظیم والشور "کھیم راج" سیدا ہوئے۔ جن کی شہرو  
آفاقی تفییف و ستوتی کھما بخی "زمانے کی دستبرد سے بچ کر ہمیں  
پہنچی ہے۔ اس کے علاوہ نیم تاریخی کتب و دھیشور ہما تم اور پونگھی  
سمہنیا کی "وتا ہما تم" آج تک موجود ہے۔ رانی سوریہ ملتی کے پارے  
میں یہ بات دلچسپ ہے کہ جب اس نے برہق کھنکا ترجمہ تکمیل کر دیا  
تو اتنی خوش ہوئی کہ پانچ سو گاؤں میا ہمتو میں بطور خیرات پانٹ دیں۔  
لکھ دید کا گرو "سیدہ کول" بھیجاڑہ ہما ہی رہتا تھا۔ اس کی تفییف  
ہم تک نہیں پہنچی ہے البتہ ل دید کے ساتھ ان کا ایک شعری مکالمہ  
تمہارے پاس ٹوپیو ہے۔ حضرت پا بالغیب الدین فرازی

---

علیٰ مُکر کلہن نے کسی چگے اس بات کا تذکرہ نہیں چھپا رہے کہ راج  
ترنگنی کہاں اور کن حالات میں تحریر ہوئی ہے۔

کی آمد سے بھیڑ کا ادبی ماحول میک اٹھا جھرست فارڈی خود یہ عالم  
مودود خاصی اور سخنوار تھے۔ ان کا تحریر کو کوہ لکھنور کے رشیوں اور سادات  
کا تاریخی تذکرہ "لور نامہ" کے نام سے اُن تکمپنیاں پاس ہو گئے  
یہ لامثال شعری کارنامہ قاری ادب طینا نزد دوست کارنامہ ہے۔ حضرت  
خازیؓ کے نیشنل سٹی شہزادہ دارالشکوہ نے اپنے شدوں کا قاری میں ترقیہ کروایا  
تھا۔ بھیڑ کے قاری شعرا میں سے سعفی محمد حضرت مقبل غلبہ المرتبت  
شخص طینا اپنے سنتہ نید الاذ کار، م منتخب مسائل، مجموع تعلیم الفتنی  
شرح زاد الفقرا و فقرہ نادم روزگار تصنیف بلحودہ یادگار بھیڑی میں  
مقبل تے اپنے ۲۷ مقتدرہ تکھردوں کے نام لکھے ہیں جن میں لور لدنی  
ناظم کے والد، جان محمد علی، حسن ذہبی، حسین اللہ صفت شکرستان،  
عبدالرزاق ذہبی، حجی الدین المفت، عبد اللہ تو فیقی، مسلم محمد ناجی، فوجی  
خاوند محمود، محمد طیب رفقی، شیخ الحمد نامہ میں اور سعید سعد الدین طارقی  
دشمن کو حضرت عبد العزیز حمدت دہلوی۔ اسی زمانے میں بھیڑ میں علی  
اور ادی سرگردیاں مروج پر تھیں۔ عبداللہ ناظم صرف ۴۳ سال زندہ  
رہا مگر کشمیری شاعری میں ان کا ایک مختود مقام ہے ان کی تصنیف کرہ  
مختزوی "زین العرب" بہت مشہور ہے۔ ان کے دوست محمد مختار  
شاه علی، خلماں احمد نقی اور حاجی علام نبی خاہ آستانہ ناظم کے بعد  
بہت مدحت تک زندہ تھے۔ شودے ہنگ میں بابا خلیل محمد صالح  
تصنیف بزرگ تھے۔ ان کی مشہوری حضرت شمعون وزن مکرہ

چھپ چکی ہے۔ اسی خاندان میں سے کشہور ہرل گو اور مادہ تاریخ  
کا ماہرا سد شاہ دیو پیدا ہوا ہے مگر ناظم کے بعد بیہمارہ کی بلند  
قامت اولیٰ شخصیت غلام مصطفیٰ خواجہ ہیں جنہوں نے ۱۹۴۷ء  
اشعار پر مشتمل اپنی کتاب "قصص الانبیاء" تحریر کی ہے  
غلام مجی الدین پودہ المعروف مہری اصحابِ مکر شاہرا اور اوپرے پائیے  
کے سخنور تھے ان کی کچھ متنظمات پر و فیصل غلام محمد شاد کی ذاتی لائبریری  
میں محفوظ ہیں۔ اسی طرح محمد افضل یا یا اور ولی شاہ خاگی بھی مشتری  
تھا۔ و دونوں اصحاب کی مختوبیاں باصرتیب "سیہماٹی" اور  
فارسی مشتوی مصنفہ ولی شاہ خاگی پر و فیصل شاد کے پاس موجود ہیں  
ضیا الدین اشرنو اور اس کے بیٹے غلام رسول کافروں نے محمد شاہ رضا  
اعلیٰ درجے کے شہزادے میں سے تھے۔ ضیا الدین عقیل صاحب کا شاگرد  
تھا اور اس کی تصانیف "رسالہ مارہ یا گے" اور "رسالہ علم القراءات"  
ایسا نایاب ہیں۔ البتہ قتلہ اس کلام دستیاب ہے۔ محمد شاہ رضا  
کی مشتوی خون ریز بوجات "گلریز" بھی ایسا نایاب ہے۔

## زمانہ حال کے شخراو و سمجھنی رشاد

عبدالاحد زرگر ۱۹۰۵ء میں تروہہ سرستگر میں پیدا ہوئے اور ۱۹۸۸ء  
میں ملک عدم کو سید عارف سے۔ انہوں نے بیہمارہ میں شادی کی تھی۔  
بسا اوقات یہیں سکونت کرتے تھے۔ بیہمارہ میں ان کا ایک بڑی

مکان ہے اور انہوں نے کچھ زریعی زمین بھی حاصل کی تھی۔ ان کی موت واقع ہو نیکے ساتھ ہی کشیری زبان میں صوفی شاعری کا آخری دور احتظام کو پہنچ گیا۔ آپ کشیری صوفی شعراء میں منفرد مقام رکھتے ہیں۔ ان کا کلام مختلف کتابوں میں چھپ جاتے کے بعد ایک "کلیات" میں لیجا کر اکے انہوں نے جنتی ہی طبع کرایا۔ یہ سی کلمجروں اکاڈمی تے ۱۹۶۷ء میں انکو دیگر مفتخر اولیٰ شخصیات سمیت خلعت فائزہ سے خوازاز درگ صاحب کے طالبوں میں سے خواجه گلی جوز رکو عن کا کلام حال ہی میں چھپ گرایا ہے قابل ذکر ہے۔ جانب محمد شناہ میقی یہ حال ہی میں واصل کی ہو گئے فارسی اور کشیری دو لوگوں زبانوں میں شعر گوئی کرتے تھے۔ "خط سرود" میں ان کی غزلیں خاص اہمیت رکھتی ہیں۔ مرزا علام حسن مشکر بھی اعلیٰ پایہ کے صوفی شاعر ہو گزرے ہیں۔

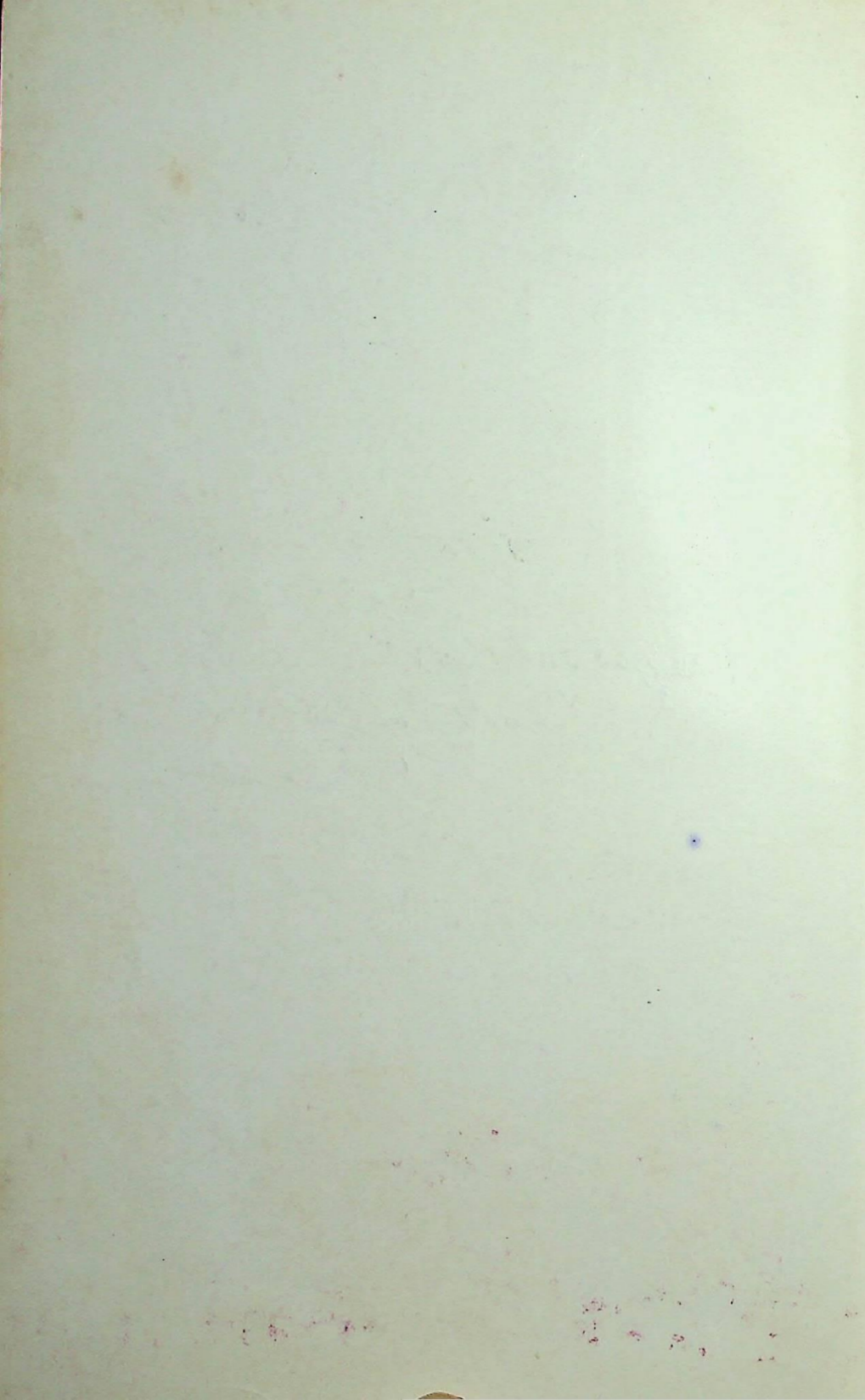
شاعر دل کا ایک کار وال بقدر حیات ہے۔ جانب ارجمن دیلو ٹھیکرہ سہارے بزرگ شعراء میں سے ہیں آپ نے کشیری زبان کی کافی خدمت انجام دی ہے۔ دو شعری مجموعے چھاپ گئے ہیں وادی کے نام متقر اردو اور کشیری رسمیں میں ان کے تحقیقی اور لسانی مضامین پختہ رہتے ہیں۔ ہند کی میں بھی بختے ہیں سید رسول پونپر درجنوں کتابوں کے معنف میں۔ پروفیسر علام محمد شاد اردو، فارسی اور کشیری میں طبع آزمائی کرتے ہیں ان کی ذاتی لاڈیری ایک بیش بہا خزانہ ہے۔ تصور پر کشیری میں ان کی کتاب بہت اہم ہے علام نبی آتش کی آنکھ تو منظوم و منثور

کتب چھپ چکی ہیں۔ صرف کثیری زبان میں لکھتے ہیں۔ ۱۹۸۶ء میں ریاستی  
کھول اکادمی نے ان کو انعام سے نوازا اور ۱۹۸۷ء میں انہیں سویٹ لینڈ  
نہرو ایوارڈ بھی جلا۔

ان کے علاوہ راقم بھی کشیر کا اور ارد و دلوںی زبانوں میں لکھتا ہوں گئی

لکھتے ہیں چھپ چکی ہیں۔ عبدالرکشیر سے کسی طبقے میں لشکر ہوئے اور طلبی و تشریف کی  
تیج پر "علمدار، قری العالی مقابله کے لئے منتخب ہوئی اور بہت سامواو  
اب تک چھپا یا نہیں بھاسکار ہے ویکٹر شہزاد میں درج ذیل شعر اخلاقیں ہیں  
جناب او عکاظ انتہی خیتم (کشیر کی زبان کا احمد طغز و مراجع الکار شاعر) جناب اللہ  
حسن بخوی۔ جناب سعید رضا (این کے تین شعری جمیع طبع ہوئے ہیں)  
رسول کندھی پوری (ان کے چند کتابیں بھی چھپ چکے ہیں)، باشیر احمد بخوی،  
سلطان محمد سلطان، خلماں بی خجور، محمد تقیول الحسی، عبد السلام مندوہ، ولد ابر  
مریم، غلام احمد ابجاز نولو، غلام احمد وار (فریگ شہزاد میں سے ہیں) سو فاتح  
مسافر، غلام احمد طاگ، اندر سلیمانی (اپھرستے ادیب اور آرٹسٹ)

درج ذیل افراط سخت ہم ہوتے کے ناطے ادبی سرگرمیوں میں دلچسپی  
لیتے ہیں: عبد الغنی بٹ (ایڈوکیٹ)، پریم تانقہ میڈیلک، غلام محمد وار (ایڈوکیٹ)، عبد الریم  
پریم (پونڈنگ تھیر)، پونڈنگ تھک، غلام قادر بٹ (ایڈوکیٹ)، غلام محمد سلو، علی محمد  
فقیر محمد خلن، دواکنا تحریریہ پر و قیصر عبد الغنی شاہ، پروفسر مکھن لال ملہ، رون لال کولی،  
پونڈنگ اوتار کرشن حراف، بدری کا تاخذ تکو، غلام قادر بٹ (ایڈوکیٹ)، عبد الرحمن جبیم، غلام محمد  
زدگ دمچکر، خواجه سیف الدین پنڈت، غلام حسن خاک (ملموں معنی سعید)، محمد سلطان آپی





کشمیری غزلوں اور نظموں کا مجموعہ      آج چھپ دیکھ آلو  
کلیات عبداللہ بن حاتم      (اشتراك پروفسر غلام محمد شاد  
ناشر کچول اکٹھی سینکری

ناشر کچول اکٹھی سینکری

تیہات

عَاشرِ ادِبِ مولے انبار

نگ مت پئشہ

انوکھا مسافر (حصہ دویم)